Instituto Biblico
Fe Cultural

Nuevo

Testamento



Capitulo 1

Introduccion al Nuevo
Testamento — canon, contexto
historico, cultural y religioso del
siglo 1

1.1 El canon del Nuevo Testamento

El Nuevo Testamento esta compuesto por 27 libros escritos entre
mediados del siglo | y comienzos del 11 d.C. Estos textos fueron
reconocidos progresivamente por la iglesia como inspirados y
normativos para la fe cristiana. El proceso de canonizacion respondio a
la necesidad de preservar el testimonio apostdlico frente a herejias y
falsificaciones.

La autoridad de estos escritos no fue impuesta externamente, sino
reconocida por la iglesia al percibir en ellos la voz de Dios. Bruce
Metzger sefiala: “El canon del Nuevo Testamento surgio de la
conviccion de la iglesia de que estos libros contenian la fe apostdlica
transmitida por Cristo” (The Canon of the New Testament, Oxford,
1997, p. 246).

1.2 El mundo politico: Romay el poder
imperial

El contexto politico del Nuevo Testamento estd marcado por el dominio
del Imperio romano. Palestina era una provincia bajo el control de



gobernadores y reyes vasallos como Herodes el Grande. Roma imponia
impuestos, mantenia el orden con legiones y promovia la idea de la Pax
Romana.

Este trasfondo explica tanto la opresion que sentia el pueblo judio como
la expansion del evangelio gracias a las carreteras romanas y la
estabilidad politica. Everett Ferguson comenta: “La expansion cristiana
fue posible en gran medida por la infraestructura del Imperio romano,
que ironicamente facilito la difusion del mensaje que cuestionaba su
autoridad” (Backgrounds of Early Christianity, Eerdmans, 2003, p.
23).

1.3 El mundo cultural: lengua y helenismo

La cultura helenista, heredada de Alejandro Magno, impregnaba el
mundo del siglo I. El griego koiné era la lengua comun, lo que permitid
que los escritos del Nuevo Testamento fueran comprendidos en diversas
regiones. La filosofia griega, especialmente el platonismo y el
estoicismo, también influia en el pensamiento de la época.

Este trasfondo explica el uso de categorias filosoficas y retéricas en
algunos textos, pero siempre subordinadas a la verdad revelada en
Cristo. David Aune explica: “El cristianismo primitivo no nacio en un
vacio cultural, sino en un mundo moldeado por el helenismo, que
proporciond tanto desafios como recursos” (The New Testament in Its
Literary Environment, Westminster, 1987, p. 12).

1.4 El mundo religioso judio

El judaismo del siglo I estaba diversificado en grupos como fariseos,
saduceos, esenios y zelotes, ademas de la comunidad de Qumréan. El
templo de Jerusalén era el centro del culto, con sacrificios y
festividades, pero la sinagoga adquirié un papel clave en la ensefianza
de la Tora.



Este trasfondo ayuda a comprender los debates de Jesus con lideres
religiosos y la expansion inicial del cristianismo en sinagogas. Joachim
Jeremias afirma: “El ministerio de Jesus solo puede entenderse en el
marco del judaismo del segundo templo, con sus esperanzas mesianicas
y tensiones internas” (Jerusalem in the Time of Jesus, SCM, 1969, p.
45).

1.5 EI mundo religioso pagano

Ademaés del judaismo, el mundo grecorromano estaba marcado por
cultos idolatricos, misterios religiosos y el culto al emperador. La
religiosidad era plural, sincrética y frecuentemente ligada a la vida
social y politica. La proclamacion de Cristo como unico Sefior chocaba
directamente con estas creencias.

El cristianismo surgié como una fe exclusiva y universal, en contraste
con la tolerancia inclusiva del paganismo. Larry Hurtado observa: “La
devocion exclusiva a Jesus como Sefior fue la caracteristica mas
radical del cristianismo primitivo frente al mundo politeista” (Lord
Jesus Christ, Eerdmans, 2003, p. 28).

1.6 El trasfondo social y econémico

El siglo | estaba marcado por una fuerte estratificacion social. La
mayoria de la poblacién vivia en la pobreza, mientras que una élite
reducida concentraba el poder econémico. La esclavitud era una
institucion extendida y aceptada en todo el Imperio.

Este contexto resalta el impacto del evangelio, que proclamaba dignidad
para todos y formaba comunidades donde esclavos y libres eran
hermanos en Cristo. Wayne Meeks comenta: “La iglesia primitiva
ofrecié un modelo alternativo de comunidad, donde las divisiones
sociales eran trascendidas en el nombre de Cristo” (The First Urban
Christians, Yale, 1983, p. 18).



1.7 El Nuevo Testamento como mensaje en
su contexto

El Nuevo Testamento no puede entenderse sin este trasfondo histérico,
cultural, politico y religioso. Sus autores escribieron en dialogo con su
mundo, pero proclamando un mensaje radicalmente nuevo: Jesus es el
Mesias y Sefior de toda la creacion.

Este mensaje trascendio su contexto original y sigue siendo relevante en
todas las épocas. N. T. Wright afirma: “El Nuevo Testamento anuncia
que en Jesus se ha inaugurado una nueva era: el reino de Dios
irrumpiendo en la historia humana” (The New Testament and the
People of God, Fortress, 1992, p. 98)

Referencias

e Aune, David. The New Testament in Its Literary Environment.
Philadelphia: Westminster, 1987.

o Ferguson, Everett. Backgrounds of Early Christianity. 3rd ed.
Grand Rapids: Eerdmans, 2003.

e Hurtado, Larry. Lord Jesus Christ: Devotion to Jesus in Earliest
Christianity. Grand Rapids: Eerdmans, 2003.

« Jeremias, Joachim. Jerusalem in the Time of Jesus. London:
SCM, 19609.

e Meeks, Wayne. The First Urban Christians. New Haven: Yale
University Press, 1983.

e Metzger, Bruce. The Canon of the New Testament. Oxford:
Clarendon, 1997.

e Wright, N. T. The New Testament and the People of God.
Minneapolis: Fortress, 1992.



Capitulo 2

Evangelio de Mateo — el Mesias
prometido y el Reino de Dios

2.1 El autor y proposito del evangelio

El evangelio de Mateo ha sido atribuido tradicionalmente al apostol
Mateo, antiguo recaudador de impuestos convertido en discipulo de
Jesus. Aunqgue algunos estudiosos discuten esta autoria, la tradicion
eclesiastica lo ha reconocido como testigo confiable. Su propdsito
principal fue demostrar a los judios que JesUs es el Mesias prometido en
las Escrituras.

Por ello, Mateo cita con frecuencia el Antiguo Testamento, mostrando
que las profecias encuentran cumplimiento en Cristo. Donald Hagner
comenta: “Mateo se esfuerza en mostrar que la historia de Jesus no es
una novedad aislada, sino la continuacion y consumacién de la historia
de Israel” (Matthew 1-13, WBC, Word, 1993, p. Ixii).

2.2 La genealogia y el nacimiento de Jesus

El evangelio inicia con la genealogia de Jesus, presentandolo como hijo
de Abraham y de David, cumpliendo asi las promesas del pacto. Su
nacimiento virginal revela la obra del Espiritu Santo y anticipa su
identidad como Emanuel, “Dios con nosotros” (Mt 1:23).

De esta manera, Mateo establece desde el inicio que Jesus no es solo un
maestro, sino el cumplimiento de las promesas mesianicas y la
presencia divina en medio de su pueblo. R. T. France afirma: “La
genealogia y la narrativa de la infancia declaran que Jesus es el
heredero legitimo de las promesas hechas a Abraham y David” (The
Gospel of Matthew, Eerdmans, 2007, p. 27).



2.3 El Sermon del Monte y la ética del Reino

En los capitulos 5-7, Mateo presenta el Sermon del Monte, donde Jesus
expone la ética radical del Reino de Dios. Las bienaventuranzas, el
amor a los enemigos, la pureza de corazon y la justicia superior a la de
los fariseos marcan el estilo de vida del discipulo.

Este discurso muestra que el Reino no es solo futuro, sino una realidad
presente que transforma el corazon y la conducta. John Stott explica:
“El Sermon del Monte describe el cardcter de los hijos del Reino y la
contracultura cristiana frente al mundo” (The Message of the Sermon
on the Mount, IVP, 1978, p. 15).

2.4 Los milagros y las senales del Reino

Mateo destaca los milagros de Jesus como sefiales de que el Reino ha
Ilegado. Sanidades, liberaciones y resurrecciones revelan la autoridad
de Cristo sobre la enfermedad, la naturaleza y el poder del mal. Estos
actos no son simples prodigios, sino manifestaciones del cumplimiento
profético de Isaias.

Los milagros validan la identidad mesianica de Jesus y anticipan la
restauracion total que traerd su Reino. Craig Keener sefiala: “Los
milagros en Mateo son evidencias tangibles de que la era mesianica se
ha inaugurado en la persona de Jesus” (The Gospel of Matthew: A
Socio-Rhetorical Commentary, Eerdmans, 2009, p. 335).

2.5 La confrontacion con la religiosidad falsa

A lo largo del evangelio, Jesus confronta a los fariseos y escribas por su
hipocresia y legalismo. Mateo subraya que el verdadero cumplimiento
de la Ley no consiste en ritualismo vacio, sino en obediencia sincera al
amor Yy la justicia de Dios.

Este énfasis recuerda al lector que el Reino exige un corazon
transformado, no solo apariencias externas. Craig Blomberg afirma:



“Mateo insiste en que el discipulado genuino implica una justicia
interior que supera la observancia superficial de la Ley” (Matthew,
NAC, B&H, 1992, p. 45).

2.6 La pasion, muerte y resurreccion del
Mesias

La narracion culmina con la pasion de Jesus, presentada como el climax
de la historia de Israel. Su muerte expiatoria cumple la Escritura (Mt
26:54) y abre el acceso a la salvacion. La resurreccion, confirmada por
testigos, asegura que Jesus es el Rey vencedor sobre la muerte.

Mateo destaca que incluso en la cruz se revela la identidad mesianica de
JesUs. Leon Morris comenta: “La muerte de Cristo en Mateo no es un

accidente, sino la expresion suprema de su obediencia al plan de Dios”
(The Gospel According to Matthew, IVP, 1992, p. 72).

2.7 La Gran Comision: el Reino para todas
las naciones

El evangelio culmina con la Gran Comisién (Mt 28:18-20), donde
Jesus envia a sus discipulos a hacer discipulos de todas las naciones. El
Mesias judio se convierte en el Sefior universal, y el Reino se extiende
maés alla de Israel hacia toda la humanidad.

Este mandato une la promesa mesianica con la mision global de la
iglesia. Michael Green resume: “Mateo cierra su evangelio mostrando
que el Reino de Dios es inclusivo, universal y misionero, arraigado en
la autoridad de Cristo resucitado” (The Message of Matthew, IVP,
2000, p. 320)

Referencias

e Blomberg, Craig. Matthew. NAC. Nashville: B&H, 1992.



France, R. T. The Gospel of Matthew. Grand Rapids: Eerdmans,
2007.

Green, Michael. The Message of Matthew. Downers Grove:
IVP, 2000.

Hagner, Donald. Matthew 1-13. WBC. Dallas: Word, 1993.
Keener, Craig. The Gospel of Matthew: A Socio-Rhetorical
Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 20009.

Morris, Leon. The Gospel According to Matthew. Grand Rapids:
IVP, 1992,

Stott, John. The Message of the Sermon on the Mount. Downers
Grove: IVP, 1978.



Capitulo 3

Evangelio de Marcos — el Siervo
sufriente y el discipulado

3.1 Autoria y proposito de Marcos

El Evangelio de Marcos, considerado por muchos como el mas antiguo
de los cuatro, ha sido tradicionalmente atribuido a Juan Marcos,
compafiero de Pedro. La tradicion patristica afirma que Marcos escribi6
lo que Pedro predicaba, lo que explica su tono vivido y directo. Su
proposito es presentar a Jesis como el Hijo de Dios y Siervo sufriente,
cuya mision culmina en la cruz.

La narrativa breve, llena de accion y con el uso frecuente de
“inmediatamente”, muestra a Jesus en movimiento, sirviendo y
ensefiando. William Lane sefiala: “Marcos enfatiza que Jesus vino no
para ser servido, sino para servir, y este servicio alcanza su climax en
la entrega de su vida” (The Gospel of Mark, NICNT, Eerdmans, 1974,
p. 23).

3.2 El inicio del evangelio y la identidad de
Jesus

El evangelio abre con una proclamacion clara: “Principio del evangelio
de Jesucristo, Hijo de Dios” (Mc 1:1). El ministerio comienza con la
predicacion de Juan el Bautista y el bautismo de Jesus, donde el Padre
lo declara su Hijo amado y el Espiritu desciende sobre EL.

De inmediato, se establece que Jesus no es simplemente un maestro,
sino el Mesias ungido por Dios. R. T. France comenta: “El bautismo de
Jesus en Marcos marca el inicio de la irrupcion del Reino de Dios en la
historia humana” (The Gospel of Mark, Eerdmans, 2002, p. 59).



3.3 El poder de Jesus en milagros y
ensefanzas

Marcos muestra a Jesus como alguien con autoridad sobre demonios,
enfermedades, la naturaleza y aun la muerte. Sus milagros no son
exhibiciones de poder, sino signos de que el Reino de Dios ha llegado.
La gente se asombra y pregunta: “;Quién es este?” (Mc 4:41).

La ensefianza de JesUs, especialmente en parabolas, revela el misterio
del Reino, accesible solo a quienes tienen fe. Joel Marcus afirma: “Los
milagros en Marcos son parabolas en accion que revelan la identidad
de Jesiis como el poderoso Hijo de Dios” (Mark 1-8, AB, Doubleday,
2000, p. 36).

3.4 El secreto mesianico

Un rasgo peculiar de Marcos es que Jesus prohibe a menudo revelar su
identidad después de milagros o confesiones. Este “secreto mesianico”
subraya que su mision no podia reducirse a expectativas politicas o
militares. Su mesianismo solo podia entenderse a la luz de la cruz.

Este recurso narrativo evita malentendidos y prepara al lector para
reconocer a Jesus como Mesias sufriente. Morna Hooker escribe: “El
secreto mesianico no es una estrategia de ocultamiento, sino una
pedagogia que orienta hacia la pasion como clave de la identidad de
Jesus” (The Gospel According to St. Mark, Black’s NT Commentary,
Hendrickson, 1991, p. 87).

3.5 El discipulado como camino de la cruz

En Marcos, el discipulado no consiste en privilegios, sino en seguir el
mismo camino de Jesus: servicio, renuncia y sufrimiento. Jesus ensefia
que “si alguno quiere venir en pos de mi, niéguese a si mismo, tome su
cruz y sigame” (Mc 8:34).



Este llamado radical confronta a los discipulos, que muchas veces no
comprenden. James Edwards afirma: “El discipulado en Marcos se

define por la cruz: seguir a Jesus es compartir su destino de entrega”
(The Gospel According to Mark, Pillar, Eerdmans, 2002, p. 246).

3.6 La pasion y muerte del Siervo sufriente

La segunda mitad de Marcos se centra en el viaje hacia Jerusalén y la
pasion de Jesus. La cruz no es un fracaso, sino la consumacion de su
mision como Siervo sufriente anunciado en Isaias 53.

En la crucifixion, el centurion romano declara: “Verdaderamente este
hombre era Hijo de Dios” (Mc 15:39), revelando la paradoja de la gloria
de Cristo manifestada en la humillacion. Donald English comenta: “La
cruz en Marcos no es solo el final de la historia, sino el punto en el que
todo lo anterior adquiere sentido” (The Message of Mark, 1VP, 1992,

p. 169).

3.7 La resurreccion y la mision inacabada

El Evangelio de Marcos concluye abruptamente en 16:8 (segun los
manuscritos mas antiguos), con las mujeres temerosas ante la tumba
vacia. Esta finalizacidn abierta invita al lector a continuar la mision de
anunciar la resurreccion.

El Cristo resucitado confirma que el camino del sufrimiento lleva a la
vida. Ben Witherington sefiala: “El final abierto de Marcos llama a los
lectores a tomar su lugar en la historia como testigos del evangelio”
(The Gospel of Mark: A Socio-Rhetorical Commentary, Eerdmans,
2001, p. 448)

Referencias

« Edwards, James. The Gospel According to Mark. Pillar NT
Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 2002.



English, Donald. The Message of Mark. Downers Grove: IVP,
1992.

France, R. T. The Gospel of Mark. Grand Rapids: Eerdmans,
2002.

Hooker, Morna. The Gospel According to St. Mark. Black’s NT
Commentary. Peabody: Hendrickson, 1991.

Keener, Craig. The Gospel of Matthew: A Socio-Rhetorical
Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 20009.

Lane, William. The Gospel of Mark. NICNT. Grand Rapids:
Eerdmans, 1974.

Marcus, Joel. Mark 1-8. Anchor Bible. New York: Doubleday,
2000.

Witherington, Ben. The Gospel of Mark: A Socio-Rhetorical
Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 2001.



Capitulo 4

Evangelio de Lucas — la salvacion
universal y la obra del Espiritu
Santo

4.1 Autoria y proposito de Lucas

El evangelio de Lucas fue escrito por el médico amado y compariero de
Pablo (Col 4:14), quien también es autor de Hechos, formando una obra
en dos volimenes. Su destinatario inicial es Te6filo, pero su proposito
es mas amplio: ofrecer un relato ordenado y confiable de la vida y obra
de Jesus.

Lucas subraya que la fe cristiana esta arraigada en la historia y que el
evangelio es un mensaje universal. I. Howard Marshall afirma: “Lucas
escribe como historiador y tedlogo, mostrando que la salvacion en
Cristo es un acontecimiento historico con implicaciones eternas” (The

Gospel of Luke, NIGTC, Eerdmans, 1978, p. 35).

4.2 La infancia de Jesus vy el plan de Dios

Lucas dedica mas espacio que los otros evangelistas a la infancia de
Jesus, relatando el anuncio a Maria, el nacimiento en Belén y la
adoracion de los pastores. Estos relatos destacan la obra soberana de
Dios en la historia, cumpliendo sus promesas.

La universalidad del evangelio se anticipa en la adoracion de los
humildes y en el cantico de Simedn, quien proclama que Jesus es “luz
para revelacion a los gentiles” (Lc 2:32). Joel Green comenta: “Desde
los primeros capitulos, Lucas presenta a Jesus como el Salvador no



solo de Israel, sino del mundo entero” (The Gospel of Luke, NICNT,
Eerdmans, 1997, p. 105).

4.3 Jesus y los marginados

Uno de los temas recurrentes en Lucas es la atencion de Jesus a los
marginados: pobres, mujeres, samaritanos, pecadores y enfermos. El
evangelio enfatiza que la salvacion alcanza a quienes eran despreciados
en la sociedad.

Esta inclusion radical revela el caracter del Reino de Dios como una
comunidad abierta a todos los que creen. Darrell Bock afirma: “Lucas
insiste en que el evangelio rompe las barreras sociales y religiosas,
invitando a todos a experimentar la gracia de Dios” (Luke 1:1-9:50,
BECNT, Baker, 1994, p. 56).

4.4 Parabolas de gracia y misericordia

Lucas recoge algunas de las parabolas mas conocidas y exclusivas,
como el buen samaritano (Lc 10) y el hijo prodigo (Lc 15). Estas
historias muestran el corazon compasivo de Dios y la amplitud de su
gracia.

Las parabolas lucanas revelan que la salvacion no es mérito humano,
sino don de un Padre que busca, perdona y restaura. Kenneth Bailey
seflala: “Las parabolas de Lucas son ventanas al amor desbordante de
Dios, que acoge incluso a los mds alejados” (The Cross and the
Prodigal, IVP, 2005, p. 17).

4.5 El camino a Jerusalén y el discipulado

Una seccion central de Lucas (caps. 9-19) presenta el viaje de Jesus
hacia Jerusalen. Este camino no es solo geografico, sino teoldgico:
simboliza la misién de Cristo hacia la cruz y el llamado al discipulado.



Seguir a Jesus en Lucas implica desprenderse de riquezas, amar al
préjimo y llevar la cruz cada dia. Michael Wilcock comenta: “El
camino a Jerusalén es la escuela del discipulado, donde Jesus ensefia el
costo y la recompensa de seguirlo” (The Message of Luke, IVP, 1979,
p. 112).

4.6 La obra del Espiritu Santo

El evangelio de Lucas destaca de manera especial la obra del Espiritu
Santo, desde el anuncio del nacimiento de JesUs hasta su ministerio
publico. Jests actua “en el poder del Espiritu” (Lc 4:14), y promete ese
mismo poder a sus discipulos.

Lucas prepara asi el terreno para el libro de Hechos, donde el Espiritu
capacita a la iglesia para la mision. John Stott afirma: “Lucas presenta
al Espiritu Santo como el agente indispensable de la mision de Jesus y
de la iglesia” (The Spirit, the Church, and the World, IVP, 1990, p. 23).

4.7 La pasion, resurreccion y mision
universal

El evangelio culmina con la pasién y resurreccion de Jesus, presentadas
como el cumplimiento del plan de Dios desde las Escrituras. La
resurreccion no solo confirma la identidad de Cristo, sino que abre la
misién hacia todas las naciones.

Lucas concluye con la promesa del Espiritu y el envio misionero,
enlazando con el libro de Hechos. N. T. Wright resume: “Lucas
muestra que la resurreccion de Jesus es el inicio de una nueva
creacion, cuya mision es llevar el evangelio hasta los confines de la
tierra” (Luke for Everyone, SPCK, 2001, p. 298)

Referencias



Bailey, Kenneth. The Cross and the Prodigal. Downers Grove:
IVP, 2005.

Bock, Darrell. Luke 1:1-9:50. BECNT. Grand Rapids: Baker,
1994,

Green, Joel. The Gospel of Luke. NICNT. Grand Rapids:
Eerdmans, 1997.

Marshall, I. Howard. The Gospel of Luke. NIGTC. Grand
Rapids: Eerdmans, 1978.

Stott, John. The Spirit, the Church, and the World. Downers
Grove: IVP, 1990.

Wilcock, Michael. The Message of Luke. Downers Grove: I\VP,
1979.

Wright, N. T. Luke for Everyone. London: SPCK, 2001.



Capitulo 5

Evangelio de Juan — Cristo como

el Hijo de Dios y la revelacion del
Padre

5.1 Autoria y proposito del evangelio

El evangelio de Juan ha sido atribuido al apostol Juan, el discipulo
amado, testigo ocular del ministerio de Jesus. Aungue su estilo difiere
de los sindpticos, comparte el mismo fin: proclamar la verdad de Cristo.
Juan declara explicitamente su proposito: “Estas cosas se han escrito
para que credis que Jesus es el Cristo, el Hijo de Dios, y para que
creyendo tengéis vida en su nombre” (Jn 20:31).

La obra es profundamente teolégica, presentando a Jesis no solo como
Mesias historico, sino como la plena revelacion de Dios en carne. D. A.
Carson comenta: “Juan escribe no simplemente para informar, sino
para confrontar a sus lectores con la decision de creer o rechazar a
Jesiis como el Hijo de Dios” (The Gospel According to John,
Eerdmans, 1991, p. 88).

5.2 El proélogo: el Verbo eterno hecho carne

El evangelio comienza con un himno teologico: “En el principio era el
Verbo... y el Verbo era Dios” (Jn 1:1). Este prologo revela la
preexistencia divina de Cristo y su encarnacién como la maxima
revelacion del Padre. En Jesus, Dios mismo se hace accesible a la
humanidad.

La encarnacion muestra que la salvacion no es una idea abstracta, sino
un acto de Dios entrando en la historia. Leon Morris afirma: “El



prélogo de Juan establece el marco cristolégico mas alto del Nuevo
Testamento: el Verbo eterno que se hizo carne” (The Gospel According
to John, Eerdmans, 1995, p. 67).

5.3 Los “signos” y las declaraciones “Yo soy”

Juan organiza su evangelio alrededor de “signos” (milagros) que
revelan la identidad de Jesus: convertir el agua en vino, sanar al ciego,
resucitar a Lazaro, entre otros. Estos signos no son prodigios aislados,
sino revelaciones del Reino y del poder divino de Cristo.

A la par, Jests declara siete afirmaciones “Yo soy” (por ejemplo: “Yo
soy el pan de vida”, “la luz del mundo”, “el buen pastor”), que lo
identifican con el Dios del Exodo. Andreas Késtenberger sefiala: “Los
signos y los ‘Yo soy’ forman juntos una cristologia dinamica que

presenta a Jesus como el revelador definitivo del Padre” (John,

BECNT, Baker, 2004, p. 31).

5.4 El didlogo con Nicodemo y la mujer
samaritana

Juan destaca conversaciones profundas que revelan la naturaleza
espiritual del nuevo nacimiento y la universalidad de la salvacién. Con
Nicodemo (Jn 3), Jesus ensefia que es necesario “nacer de nuevo” para
entrar en el Reino de Dios. Con la mujer samaritana (Jn 4), ofrece “agua
viva” que sacia toda sed espiritual.

Estos relatos muestran que el evangelio no tiene fronteras religiosas,
sociales ni morales. Craig Keener comenta: “Las conversaciones de
JesUs en Juan revelan su capacidad de confrontar tanto a los lideres

religiosos como a los marginados con la misma gracia y verdad” (The
Gospel of John, Vol. 1, Hendrickson, 2003, p. 92).

5.5 El pan de vida y la luz del mundo



En Juan 6, JesUs se presenta como el pan de vida, afirmando que solo El
puede dar alimento espiritual eterno. En Juan 8 y 9, se revela como la
luz del mundo que disipa las tinieblas del pecado y la ignorancia. Estas
metéforas transmiten verdades espirituales profundas en imagenes
cotidianas.

Ambas afirmaciones muestran que Jesus satisface la necesidad méas
bésica del ser humano: vida y verdad. F. F. Bruce escribe: “El pan y la
luz en Juan simbolizan la suficiencia absoluta de Cristo para nutrir y
guiar al pueblo de Dios” (The Gospel of John, Eerdmans, 1983, p.
121).

5.6 La pasion y el “Siervo glorificado”

Juan presenta la pasion no como derrota, sino como glorificacion. En la
cruz, Jesus proclama: “Consumado es” (Jn 19:30), sefialando el
cumplimiento de la obra redentora. A diferencia de los sindpticos, Juan
subraya la soberania de Cristo incluso en su entrega.

El evangelista muestra que la cruz es el trono desde donde Jesus reina
como Rey y Salvador. Raymond Brown explica: “En Juan, la muerte
de Jesus es exaltacion: el Siervo glorificado que revela plenamente el
amor del Padre” (The Gospel According to John, Vol. 2, Doubleday,
1970, p. 913).

5.7 La resurreccion y la revelacion del Padre

El evangelio culmina con la resurreccién de JesUs y sus apariciones a
Maria Magdalena, a Tomas y a los discipulos. El Cristo resucitado
confirma que ver a Jesus es ver al Padre, y que la fe en El otorga vida
eterna.

La conclusion conecta revelacion, fe y mision, invitando a todos a creer.
N. T. Wright resume: “El evangelio de Juan proclama que en Jesus el

Dios invisible se ha dado a conocer de manera definitiva y personal”
(John for Everyone, SPCK, 2004, p. 144).



Referencias

e Brown, Raymond. The Gospel According to John. Vol. 2. New
York: Doubleday, 1970.

e Bruce, F. F. The Gospel of John. Grand Rapids: Eerdmans,
1983.

e Carson, D. A. The Gospel According to John. Grand Rapids:
Eerdmans, 1991.

o Keener, Craig. The Gospel of John. Vol. 1. Peabody:
Hendrickson, 2003.

o Kostenberger, Andreas. John. BECNT. Grand Rapids: Baker,
2004.

e Morris, Leon. The Gospel According to John. Rev. ed. Grand
Rapids: Eerdmans, 1995.

e Wright, N. T. John for Everyone. London: SPCK, 2004.



Capitulo 6

Hechos de los Apostoles — el
nacimiento de la Iglesia y la
expansion misionera

6.1 Autoria y proposito de Hechos

El libro de los Hechos fue escrito por Lucas como segunda parte de su
evangelio, dirigido también a Tedfilo. Su proposito es narrar la obra de
Cristo resucitado a través del Espiritu Santo en la iglesia primitiva.
Hechos conecta la historia de Jesus con la misién de sus discipulos,
mostrando continuidad entre ambos.

Mas que una simple crénica, Hechos es una teologia de la mision. F. F.
Bruce sefiala: “Hechos es el relato de como el cristianismo paso de ser
un pequefio movimiento en Jerusalén a convertirse en una fe con
alcance mundial” (The Book of Acts, Eerdmans, 1988, p. 23).

6.2 Pentecostés y el derramamiento del
Espiritu

El dia de Pentecostés marca el inicio de la iglesia, cuando el Espiritu
Santo desciende sobre los discipulos y los capacita para testificar de
Cristo en maltiples lenguas. Este evento cumple la promesa de Jesus en
Hechos 1:8 y anticipa la expansién misionera.

Pentecostés muestra que la iglesia es una comunidad empoderada por el
Espiritu, no una institucion meramente humana. John Stott comenta:
“Pentecostés fue tanto el nacimiento de la iglesia como su investidura
de poder para cumplir la mision” (The Spirit, the Church, and the
World, IVP, 1990, p. 49).



6.3 La comunidad cristiana primitiva

Hechos describe a la primera comunidad cristiana en Jerusalén como un
pueblo dedicado a la ensefianza apostolica, la comunion, la oracién y el
partimiento del pan (Hch 2:42). Compartian sus bienes y vivian en
solidaridad, testificando con poder.

Este modelo muestra que la iglesia no es solo un grupo de creyentes,
sino una nueva familia marcada por la fe y el amor. Ben Witherington
escribe: “La iglesia primitiva es retratada como una comunidad
contracultural que encarnaba los valores del Reino” (The Acts of the

Apostles, Eerdmans, 1998, p. 112).

6.4 La expansion en Jerusaléen, Judea y
Samaria

Siguiendo la estructura de Hechos 1:8, el evangelio primero se expande
en Jerusalén, luego en Judea y Samaria. La predicacién de Pedro, la
valentia de Esteban y el ministerio de Felipe muestran que el Espiritu
impulsa a la iglesia més alla de sus fronteras naturales.

La persecucion se convierte en un medio providencial para la expansion
de la Palabra. Eckhard Schnabel afirma: “La mision cristiana no fue
detenida por la oposicion, sino catalizada por ella, extendiendo el
evangelio a nuevos territorios” (Early Christian Mission, IVP, 2004, p.
745).

6.5 La conversion de Pablo y las misiones
gentiles

Un punto decisivo en Hechos es la conversion de Saulo de Tarso, quien
pasa de perseguidor a apostol de los gentiles. Sus viajes misioneros
llevan el evangelio a ciudades estratégicas del Imperio romano,
fundando comunidades multiculturales.



Este giro revela que el evangelio es para todas las naciones, cumpliendo
la promesa hecha a Abraham. David Peterson explica: “La conversion
de Pablo muestra que el poder del evangelio transforma incluso a los
mds opositores y los convierte en sus heraldos” (The Acts of the
Apostles, Pillar, Eerdmans, 2009, p. 56).

6.6 El concilio de Jerusalén y la unidad de la
iglesia

El concilio de Jerusalén (Hechos 15) aborda el tema crucial de los
gentiles: ¢deben someterse a la Ley mosaica para ser parte del pueblo
de Dios? La decisidn apostdlica, guiada por el Espiritu, fue que la
salvacion es por gracia mediante la fe en Cristo, sin afiadir cargas
legales.

Este evento establece la base de la unidad de la iglesia, mostrando que
todos, judios y gentiles, son uno en Cristo. Craig Keener comenta: “El
concilio de Jerusalén fue un momento decisivo en la historia de la
iglesia, que aseguro la naturaleza universal del evangelio” (Acts: An
Exegetical Commentary, Vol. 2, Baker, 2013, p. 874).

6.7 El evangelio hasta lo ultimo de la tierra

Hechos culmina con Pablo predicando en Roma, corazén del Imperio,
simbolizando que el evangelio ha llegado hasta lo Gltimo de la tierra
(Hch 28:31). Aungue la narracién termina abruptamente, el mensaje es
claro: la mision continGa.

La historia de Hechos muestra que la iglesia vive en la tension de la
oposicion y la victoria, siempre sostenida por el Espiritu. John Polhill
concluye: “Hechos no tiene un final cerrado porque la historia de la

mision sigue en cada generacion de creyentes” (Acts, NAC, B&H,
1992, p. 45).



Referencias

e Bruce, F. F. The Book of Acts. Rev. ed. Grand Rapids:
Eerdmans, 1988.

o Keener, Craig. Acts: An Exegetical Commentary. Vol. 2. Grand
Rapids: Baker, 2013.

e Peterson, David. The Acts of the Apostles. Pillar NT
Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 2009.

« Polhill, John. Acts. NAC. Nashville: B&H, 1992.

e Schnabel, Eckhard. Early Christian Mission. Downers Grove:
IVP, 2004.

o Stott, John. The Spirit, the Church, and the World. Downers
Grove: IVP, 1990.

« Witherington, Ben. The Acts of the Apostles: A Socio-Rhetorical
Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 1998.



Capitulo 7

Hechos de los Apostoles — el
nacimiento de la Iglesia y la
expansion misionera

6.1 Autoria y proposito de Hechos

El libro de los Hechos fue escrito por Lucas como segunda parte de su
evangelio, dirigido también a Tedfilo. Su proposito es narrar la obra de
Cristo resucitado a través del Espiritu Santo en la iglesia primitiva.
Hechos conecta la historia de Jesus con la misidn de sus discipulos,
mostrando continuidad entre ambos.

Mas que una simple crénica, Hechos es una teologia de la mision. F. F.
Bruce sefiala: “Hechos es el relato de como el cristianismo paso de ser
un pequefio movimiento en Jerusalén a convertirse en una fe con
alcance mundial” (The Book of Acts, Eerdmans, 1988, p. 23).

6.2 Pentecostés y el derramamiento del
Espiritu

El dia de Pentecostés marca el inicio de la iglesia, cuando el Espiritu
Santo desciende sobre los discipulos y los capacita para testificar de
Cristo en maltiples lenguas. Este evento cumple la promesa de Jesus en
Hechos 1:8 y anticipa la expansién misionera.

Pentecostés muestra que la iglesia es una comunidad empoderada por el
Espiritu, no una institucion meramente humana. John Stott comenta:
“Pentecostés fue tanto el nacimiento de la iglesia como su investidura
de poder para cumplir la mision” (The Spirit, the Church, and the
World, IVP, 1990, p. 49).



6.3 La comunidad cristiana primitiva

Hechos describe a la primera comunidad cristiana en Jerusalén como un
pueblo dedicado a la ensefianza apostoélica, la comunién, la oracién y el
partimiento del pan (Hch 2:42). Compartian sus bienes y vivian en
solidaridad, testificando con poder.

Este modelo muestra que la iglesia no es solo un grupo de creyentes,
sino una nueva familia marcada por la fe y el amor. Ben Witherington
escribe: “La iglesia primitiva es retratada como una comunidad
contracultural que encarnaba los valores del Reino” (The Acts of the

Apostles, Eerdmans, 1998, p. 112).

6.4 La expansion en Jerusaléen, Judea y
Samaria

Siguiendo la estructura de Hechos 1:8, el evangelio primero se expande
en Jerusalén, luego en Judea y Samaria. La predicacién de Pedro, la
valentia de Esteban y el ministerio de Felipe muestran que el Espiritu
impulsa a la iglesia més all de sus fronteras naturales.

La persecucion se convierte en un medio providencial para la expansion
de la Palabra. Eckhard Schnabel afirma: “La mision cristiana no fue
detenida por la oposicion, sino catalizada por ella, extendiendo el
evangelio a nuevos territorios” (Early Christian Mission, IVP, 2004, p.
745).

6.5 La conversion de Pablo y las misiones
gentiles

Un punto decisivo en Hechos es la conversion de Saulo de Tarso, quien
pasa de perseguidor a apostol de los gentiles. Sus viajes misioneros
llevan el evangelio a ciudades estratégicas del Imperio romano,
fundando comunidades multiculturales.



Este giro revela que el evangelio es para todas las naciones, cumpliendo
la promesa hecha a Abraham. David Peterson explica: “La conversion
de Pablo muestra que el poder del evangelio transforma incluso a los
mds opositores y los convierte en sus heraldos” (The Acts of the
Apostles, Pillar, Eerdmans, 2009, p. 56).

6.6 El concilio de Jerusalén y la unidad de la
iglesia

El concilio de Jerusalén (Hechos 15) aborda el tema crucial de los
gentiles: ¢deben someterse a la Ley mosaica para ser parte del pueblo
de Dios? La decisidn apostdlica, guiada por el Espiritu, fue que la
salvacion es por gracia mediante la fe en Cristo, sin afiadir cargas
legales.

Este evento establece la base de la unidad de la iglesia, mostrando que
todos, judios y gentiles, son uno en Cristo. Craig Keener comenta: “El
concilio de Jerusalén fue un momento decisivo en la historia de la
iglesia, que asegurd la naturaleza universal del/ evangelio” (Acts: An
Exegetical Commentary, Vol. 2, Baker, 2013, p. 874).

6.7 El evangelio hasta lo ultimo de la tierra

Hechos culmina con Pablo predicando en Roma, corazén del Imperio,
simbolizando que el evangelio ha llegado hasta lo Gltimo de la tierra
(Hch 28:31). Aungue la narracién termina abruptamente, el mensaje es
claro: la mision continGa.

La historia de Hechos muestra que la iglesia vive en la tension de la
oposicion y la victoria, siempre sostenida por el Espiritu. John Polhill
concluye: “Hechos no tiene un final cerrado porque la historia de la
mision sigue en cada generacion de creyentes” (Acts, NAC, B&H,

1992, p. 45).

Referencias



Bruce, F. F. The Book of Acts. Rev. ed. Grand Rapids:
Eerdmans, 1988.

Keener, Craig. Acts: An Exegetical Commentary. Vol. 2. Grand
Rapids: Baker, 2013.

Peterson, David. The Acts of the Apostles. Pillar NT
Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 2009.

Polhill, John. Acts. NAC. Nashville: B&H, 1992.

Schnabel, Eckhard. Early Christian Mission. Downers Grove:
IVP, 2004.

Stott, John. The Spirit, the Church, and the World. Downers
Grove: IVP, 1990.

Witherington, Ben. The Acts of the Apostles: A Socio-Rhetorical
Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 1998.



Capitulo 8

1y 2 Corintios, 1y 2
Tesalonicenses — vida de la iglesia
y esperanza escatologica

8.1 Introduccion a las cartas a Corinto y
Tesalbnica

Las cartas a los Corintios y Tesalonicenses muestran dos dimensiones
claves de la fe cristiana: la vida de la iglesia en medio de conflictos
internos y la esperanza escatologica frente a la persecucion. A través de
ellas, Pablo instruye, corrige y alienta, mostrando su corazén pastoral.

Mientras que en Corinto la lucha era contra divisiones, inmoralidad y
confusion en la adoracion, en Tesalonica el desafio era la perseverancia
en la fe y la correcta comprension del retorno de Cristo. Anthony
Thiselton comenta: “Corinto y Tesalonica representan polos
complementarios del ministerio paulino: confrontar los excesos y
sostener la esperanza” (The First Epistle to the Corinthians, NIGTC,
Eerdmans, 2000, p. 45).

8.2 1 Corintios: laiglesiay la cruz

En 1 Corintios, Pablo centra su mensaje en la cruz de Cristo como
fundamento de la vida cristiana. Frente a la sabiduria griega y la
soberbia espiritual de los corintios, afirma que “nosotros predicamos a
Cristo crucificado” (1 Co 1:23). La cruz redefine el poder y la sabiduria
segun Dios.

Ademas, corrige divisiones internas, practicas inmorales y abusos en la
cena del Sefior. Gordon Fee sefiala: “La cruz en 1 Corintios es tanto la



base de la salvacion como el modelo para la vida comunitaria” (The
First Epistle to the Corinthians, NICNT, Eerdmans, 1987, p. 69).

8.3 Los dones espirituales y el amor

Otro tema central en 1 Corintios es el uso de los dones espirituales.
Pablo reconoce su importancia, pero subraya que deben ejercerse para
la edificacion del cuerpo de Cristo, no para el orgullo personal. El
climax llega en el “himno al amor” (1 Co 13).

El amor es la base sobre la cual se ejercen todos los dones y ministerios.
Richard Hays comenta: “El capitulo 13 revela que el amor es la medida

de toda espiritualidad genuina en la comunidad cristiana” (First
Corinthians, Interpretation, WJK, 1997, p. 227).

8.4 2 Corintios: el ministerio de la
reconciliacion

En 2 Corintios, Pablo defiende su ministerio apostolico frente a criticas
y opositores, pero también revela su vulnerabilidad y sufrimiento.
Afirma que el poder de Dios se perfecciona en la debilidad (2 Co 12:9).

Presenta ademas el ministerio de la reconciliacion, llamando a los
creyentes a ser embajadores de Cristo (2 Co 5:18-20). Murray Harris
sefiala: “2 Corintios combina una defensa apasionada del ministerio
con una teologia profunda del sufrimiento redentor” (The Second

Epistle to the Corinthians, NIGTC, Eerdmans, 2005, p. 36).

8.5 1 Tesalonicenses: perseveranciay
esperanza

En 1 Tesalonicenses, escrita probablemente hacia el 50 d.C., Pablo
anima a una iglesia joven que enfrentaba persecucion. Les recuerda que
el retorno de Cristo es seguro y que deben vivir en santidad mientras
esperan su venida.



El énfasis esta en la perseverancia y el testimonio fiel. Gene Green
afirma: “I Tesalonicenses es la carta pastoral por excelencia,
alentando a una comunidad en medio de la oposicion con la esperanza
del regreso del Serior” (The Letters to the Thessalonians, PNTC,
Eerdmans, 2002, p. 49).

8.6 2 Tesalonicenses: correccion sobre la
venida de Cristo

En 2 Tesalonicenses, Pablo corrige malentendidos sobre el dia del
Sefior. Algunos pensaban que ya habia llegado, mientras otros usaban la
espera como excusa para la ociosidad. Pablo ensefia que antes de la
venida de Cristo habra apostasia y oposicion del “hombre de pecado” (2
Ts 2:3-4).

La carta insiste en la necesidad de mantenerse firmes y disciplinados en
la fe. Charles Wanamaker explica: “2 Tesalonicenses combina consuelo

escatoldgico con exhortacion ética para una iglesia confundida” (The
Epistles to the Thessalonians, NIGTC, Eerdmans, 1990, p. 217).

8.7 Vida comunitaria y esperanza
escatologica

Las cartas a Corintios y Tesalonicenses muestran que la vida de la
iglesia debe centrarse en la cruz, el amor y la edificacion mutua,
mientras espera con esperanza el retorno de Cristo. La escatologia no es
evasion, sino motivacion para vivir en fidelidad y servicio.

En conjunto, estas epistolas ofrecen un equilibrio entre la vida practica
de la iglesia y la vision futura de la gloria venidera. N. T. Wright
concluye: “La iglesia vive en tension entre la cruz y la resurreccion,
entre el presente marcado por el servicio y el futuro asegurado por la
esperanza escatologica” (Paul for Everyone: 1 Corinthians, SPCK,
2003, p. 12).



Referencias

o Fee, Gordon. The First Epistle to the Corinthians. NICNT.
Grand Rapids: Eerdmans, 1987.

e Green, Gene. The Letters to the Thessalonians. PNTC. Grand
Rapids: Eerdmans, 2002.

e Harris, Murray. The Second Epistle to the Corinthians. NIGTC.
Grand Rapids: Eerdmans, 2005.

« Hays, Richard. First Corinthians. Interpretation. Louisville:
Westminster John Knox, 1997.

« Thiselton, Anthony. The First Epistle to the Corinthians.
NIGTC. Grand Rapids: Eerdmans, 2000.

o Wanamaker, Charles. The Epistles to the Thessalonians.
NIGTC. Grand Rapids: Eerdmans, 1990.

e Wright, N. T. Paul for Everyone: 1 Corinthians. London:
SPCK, 2003.



Capitulo 9

Efesios, Filipenses, Colosenses y
Filemon — unidad, gozo y vida en
Cristo

9.1 Introduccion a las cartas del cautiverio

Efesios, Filipenses, Colosenses y Filemdn fueron escritas por Pablo
durante su encarcelamiento en Roma (aprox. 60-62 d.C.). Estas cartas
muestran como la fe cristiana se vive en medio de la adversidad,
revelando que la prision no detiene la mision. En ellas, Pablo
profundiza en la unidad de la iglesia, la supremacia de Cristo y la
alegria que proviene del evangelio.

Son cartas pastorales y teoldgicas a la vez: exhortan a comunidades
reales con problemas concretos, mientras presentan una vision sublime
de Cristo exaltado. Markus Barth comenta: “Las cartas de la prision
revelan a un Pablo que, aunque encadenado, muestra la libertad y
plenitud que solo se encuentran en Cristo” (Ephesians, AB, Doubleday,
1974, p. 52).

9.2 Efesios: la unidad de la iglesia en Cristo

Efesios presenta una vision elevada de la iglesia como el cuerpo de
Cristo, compuesto de judios y gentiles reconciliados en un solo pueblo.
La unidad es posible porque Cristo derribé el muro de separacion y cred
una nueva humanidad (Ef 2:14-16).

La carta llama a vivir en esa unidad por medio de la humildad, la
paciencia y el amor. Andrew Lincoln afirma: “Efesios ofrece la vision



mas grandiosa de la iglesia como comunidad cosmica y reconciliada en
Cristo” (Ephesians, WBC, Word, 1990, p. Ixxi).

9.3 Filipenses: gozo en medio de la
adversidad

Filipenses es conocida como la “carta del gozo”. Pablo, desde la
prision, anima a los creyentes a regocijarse siempre en el Sefior (Fil
4:4). El gozo no depende de las circunstancias, sino de la comunion con
Cristo y de la esperanza en su obra redentora.

El himno cristolégico de Filipenses 2:5-11 revela la humildad y
exaltacion de Cristo como modelo de vida para los creyentes. Gordon
Fee comenta: “El tema de Filipenses es la vida en Cristo como
participacion gozosa en su sufrimiento, servicio y victoria” (Paul’s
Letter to the Philippians, NICNT, Eerdmans, 1995, p. 29).

9.4 Colosenses: la supremacia de Cristo

Colosenses responde a ensefianzas que amenazaban con disminuir la
suficiencia de Cristo, quizas un sincretismo de filosofia y religiosidad
local. Pablo afirma que Cristo es la imagen del Dios invisible y que en
El habita toda la plenitud de la Deidad (Col 1:15-19; 2:9).

La carta subraya que Cristo es suficiente para la salvacion y la vida
cristiana. N. T. Wright afirma: “Colosenses proclama la absoluta
centralidad y supremacia de Cristo en la creacién, la redenciony la
iglesia” (Colossians and Philemon, TNTC, IVP, 1986, p. 47).

9.5 Filemon: perdon y reconciliacion en
Cristo

En Filemédn, Pablo intercede por Onésimo, un esclavo fugitivo que
habia llegado a la fe en Cristo. Pablo apela a Filemon a recibirlo “no ya
como esclavo, sino como hermano amado” (Flm 16). Este breve escrito



es un testimonio del poder transformador del evangelio en las relaciones
sociales.

La carta muestra como la fe en Cristo redefine jerarquias y crea
verdadera fraternidad. F. F. Bruce comenta: “Filemon es una pardbola
viva de la reconciliacion cristiana y de como el evangelio transforma
las estructuras humanas” (The Epistles to the Colossians, to Philemon,
and to the Ephesians, NICNT, Eerdmans, 1984, p. 216).

9.6 La ética cristiana en las cartas del
cautiverio

Estas cartas contienen exhortaciones éticas que llaman a los creyentes a
vivir de manera coherente con su identidad en Cristo. Efesios presenta
el “andar digno de la vocacion” (Ef 4:1), Filipenses exhorta a tener la
mente de Cristo (Fil 2:5), y Colosenses llama a buscar las cosas de
arriba (Col 3:1).

La ética cristiana no es legalismo, sino fruto de la union con Cristo.
Peter O’Brien afirma: “En estas cartas, la exhortacion ética esta
inseparablemente ligada a la teologia: ser en Cristo determina cémo
vivir en el mundo” (The Letter to the Ephesians, PNTC, Eerdmans,
1999, p. 39).

9.7 Unidad, gozo y vida en Cristo

El hilo conductor de estas cuatro cartas es la plenitud de vida que se
encuentra en Cristo: unidad en la iglesia, gozo en medio de las pruebas,
supremacia de Cristo sobre todo y reconciliacion en las relaciones
humanas. Todas ellas muestran que la vida cristiana es tanto
comunitaria como personal, practica y espiritual.

Su mensaje sigue siendo actual: la iglesia de hoy necesita recordar que
en Cristo hay suficiente gracia para sostener la unidad, gozo para
enfrentar la adversidad y poder para transformar la sociedad. Ralph
Martin concluye: “Las cartas del cautiverio nos recuerdan que Cristo



es todo, y en El se encuentra el secreto de la verdadera vida”
(Ephesians, Colossians, and Philemon, NCB, Wipf & Stock, 1993, p.
14).

Referencias

o Barth, Markus. Ephesians. AB. Garden City: Doubleday, 1974.

e Bruce, F. F. The Epistles to the the Colossians, to Philemon, and
to the Ephesians. NICNT. Grand Rapids: Eerdmans, 1984.

e Fee, Gordon. Paul’s Letter to the Philippians. NICNT. Grand
Rapids: Eerdmans, 1995.

e Lincoln, Andrew. Ephesians. WBC. Dallas: Word, 1990.

« Martin, Ralph. Ephesians, Colossians, and Philemon. NCB.
Eugene: Wipf & Stock, 1993.

e O’Brien, Peter. The Letter to the Ephesians. PNTC. Grand
Rapids: Eerdmans, 1999.

e Wright, N. T. Colossians and Philemon. TNTC. Downers
Grove: IVP, 1986.



Capitulo 10

1y 2 Timoteo, Tito — liderazgo,
doctrina y vida comunitaria

10.1 Introduccion a las cartas pastorales

Las epistolas a Timoteo y Tito, conocidas como cartas pastorales,
fueron escritas por Pablo a dos de sus colaboradores mas cercanos, con
el propdsito de instruirlos en el cuidado de la iglesia. A diferencia de las
cartas dirigidas a comunidades, estas se centran en lideres individuales,
abordando organizacion, liderazgo y sana doctrina.

Reflejan la preocupacion de Pablo por la continuidad de la mision y la
estabilidad de la iglesia frente a falsas ensefianzas. Philip Towner
afirma: “Las cartas pastorales muestran la transicion de Pablo del
fundador al mentor, preocupado por la transmision fiel del evangelio”
(The Letters to Timothy and Titus, NICNT, Eerdmans, 2006, p. 23).

10.2 La importancia de la sana doctrina

Un tema constante en las tres cartas es la necesidad de preservar la sana
doctrina frente a los falsos maestros. Pablo exhorta a Timoteo a guardar
“el buen deposito” (2 Ti 1:14) y a Tito a “retener la palabra fiel” (Tit
1:9). La ensefianza sana es la base para una iglesia saludable.

La doctrina no es solo teoria, sino que forma la vida y conducta de los
creyentes. William Mounce comenta: “En las cartas pastorales, la sana
doctrina no es abstracta: esta disefiada para producir vidas piadosas
en la comunidad” (Pastoral Epistles, WBC, Word, 2000, p. Ixviii).



10.3 Requisitos del liderazgo cristiano

Las epistolas ofrecen listas detalladas de las cualidades que deben tener
obispos y diaconos (1 Ti 3; Tit 1). Més que habilidades técnicas, se
enfatiza el caracter: irreprensibles, sobrios, hospitalarios, fieles en el
hogar y en el testimonio publico.

El liderazgo en la iglesia se fundamenta en la integridad y el servicio,
no en la ambicidén o el poder. George Knight explica: “Los requisitos
para los lideres en las pastorales reflejan la conviccion de que la vida
es el mensaje mds convincente del evangelio” (The Pastoral Epistles,

NIGTC, Eerdmans, 1992, p. 158).

10.4 El papel de la Palabray la ensenanza

En las cartas, Pablo insiste en la centralidad de la Escritura y la
ensefianza. A Timoteo se le exhorta a “predicar la palabra, a tiempo y
fuera de tiempo” (2 Ti 4:2), mientras que a Tito se le instruye a ensefiar
lo que es conforme a la sana doctrina (Tit 2:1).

La Palabra de Dios es el instrumento de formacién, correccion y
edificacion en la iglesia. Donald Guthrie sefiala: “Las pastorales
presentan la Escritura como norma suficiente y autoritativa para la
vida y mision de la iglesia” (The Pastoral Epistles, Tyndale, IVP, 1990,
p. 49).

10.5 La vida comunitaria y el orden en la
iglesia

Las epistolas también regulan la vida comunitaria: el trato a ancianos,
viudas y jévenes (1 Ti 5), la disciplina eclesial y la organizacién
interna. El orden en la iglesia refleja la naturaleza de Dios como Dios
de paz y no de confusién.



Este énfasis en el orden busca que la iglesia sea testimonio en medio de
la sociedad. I. Howard Marshall comenta: “La organizacion eclesial en
las pastorales no es un fin en si mismo, sino un medio para el
testimonio del evangelio en el mundo” (The Pastoral Epistles, ICC,
T&T Clark, 1999, p. 72).

10.6 El ejemplo de piedad en los lideres

Mas alla de la doctrina y el orden, Pablo llama a Timoteo y Tito a ser
ejemplos de piedad. A Timoteo le dice: “Sé ejemplo de los creyentes en
palabra, conducta, amor, fe y pureza” (1 Ti 4:12). El liderazgo se ejerce
con la autoridad de una vida coherente.

La espiritualidad personal del lider es inseparable de su ministerio
publico. Ben Witherington subraya: “La verdadera autoridad pastoral
proviene de la coherencia entre lo que se enseria y lo que se vive”
(Letters and Homilies for Hellenized Christians, Vol. 1, IVP, 2006, p.
311).

10.7 Liderazgo, doctrina y mision en
continuidad

En conjunto, las cartas pastorales presentan un modelo de iglesia
centrada en la Palabra, dirigida por lideres integros y comprometida con
la sana doctrina. Todo ello apunta a la mision: que la iglesia sea
columna y baluarte de la verdad (1 Ti 3:15).

El legado de Pablo a Timoteo y Tito es asegurar la continuidad del
evangelio en medio de los desafios. Craig Blomberg resume: “Las
cartas pastorales nos recuerdan que la iglesia florece cuando la
doctrina, el liderazgo y la vida comunitaria se mantienen en fidelidad
al evangelio” (From Pentecost to Patmos, B&H, 2006, p. 354).



Referencias

o Blomberg, Craig. From Pentecost to Patmos. Nashville: B&H,
2006.

o Guthrie, Donald. The Pastoral Epistles. Tyndale. Downers
Grove: IVP, 1990.

o Knight, George. The Pastoral Epistles. NIGTC. Grand Rapids:
Eerdmans, 1992.

o Marshall, I. Howard. The Pastoral Epistles. ICC. Edinburgh:
T&T Clark, 1999.

e Mounce, William. Pastoral Epistles. WBC. Nashville: Word,
2000.

e Towner, Philip. The Letters to Timothy and Titus. NICNT.
Grand Rapids: Eerdmans, 2006.

o Witherington, Ben. Letters and Homilies for Hellenized
Christians, Vol. 1. Downers Grove: 1\VVP, 2006.



Capitulo 11

Hebreos, Santiago, 1-2 Pedro, 1-3
Juan, Judas — perseverancia y
verdad en medio de la prueba

11.1 Introduccion a las cartas generales

Las llamadas cartas generales o catélicas abarcan Hebreos, Santiago, 1-
2 Pedro, 1-3 Juan y Judas. Se denominan asi porque, en su mayoria, no
estan dirigidas a una comunidad especifica, sino a un publico méas
amplio. Estas cartas abordan temas de perseverancia, santidad, defensa
de la fe y vida comunitaria.

En ellas se percibe la preocupacion pastoral por iglesias enfrentadas a
persecucion, falsas ensefianzas y divisiones internas. Karen Jobes
comenta: “Las cartas generales son un testimonio de como la fe
cristiana debia encarnarse en la vida diaria y mantenerse firme frente a
la oposicion” (Letters to the Church, Zondervan, 2011, p. 19).

11.2 Hebreos: la superioridad de Cristo

La carta a los Hebreos exalta a Cristo como sumo sacerdote perfecto y
mediador del nuevo pacto. JesUs es presentado como superior a los
angeles, Moisés, Aaron v los sacrificios del templo. En El se cumple
todo el plan redentor de Dios.

Hebreos exhorta a los creyentes a perseverar, mostrando que apartarse
de Cristo es volver a la sombra en lugar de permanecer en la realidad. F.
F. Bruce afirma: “Hebreos muestra la supremacia absoluta de Cristo y

llama a la fe perseverante como unica respuesta adecuada” (The
Epistle to the Hebrews, NICNT, Eerdmans, 1990, p. 27).



11.3 Santiago: fe y obras en accién

La carta de Santiago resalta la dimension practica de la fe cristiana. La
fe sin obras estd muerta (Stg 2:17), lo que significa que la verdadera fe
se expresa en actos de justicia, amor y control de la lengua.

Lejos de contradecir a Pablo, Santiago complementa la ensefianza sobre
la fe, mostrando que la gracia produce vida transformada. Douglas Moo
explica: “Santiago enfatiza que la fe genuina es activa, concreta y se
manifiesta en la vida diaria” (The Letter of James, PNTC, Eerdmans,
2000, p. 49).

11.4 1y 2 Pedro: esperanza en medio del
sufrimiento y firmeza ante falsos maestros

1 Pedro anima a los cristianos perseguidos, recordandoles que son un
pueblo escogido, Ilamado a soportar pruebas con esperanza en la gloria
venidera (1 Pe 1:6-7). La carta subraya la identidad de los creyentes
como “real sacerdocio” y “nacion santa”.

2 Pedro, en contraste, advierte contra falsos maestros que distorsionan
el evangelio y niegan la venida de Cristo. Peter Davids observa: “Las
cartas de Pedro equilibran la esperanza en medio del sufrimiento con
la necesidad de discernimiento frente a la falsedad doctrinal” (The
Letters of 2 Peter and Jude, PNTC, Eerdmans, 2006, p. 12).

11.51, 2y 3 Juan: amor, verdad y
discernimiento

Las cartas joanicas destacan la centralidad del amor y la verdad en la
vida cristiana. 1 Juan enfatiza que Dios es amor y que sus hijos deben
amarse unos a otros (1 Jn 4:7-8). También insiste en que la verdadera fe
reconoce a Jesus como el Hijo de Dios encarnado.



2 y 3 Juan advierten sobre los falsos maestros y la hospitalidad
cristiana, mostrando la tension entre la apertura y el discernimiento.
Stephen Smalley comenta: “Las cartas de Juan llaman a mantener la
unidad de la iglesia en el amor, pero nunca a expensas de la verdad”
(1, 2, 3 John, WBC, Word, 1984, p. XxX).

11.6 Judas: contender ardientemente por la
fe

La carta de Judas es breve pero contundente, exhortando a los creyentes
a “contender ardientemente por la fe”’ (Jud 3). Denuncia a los falsos
maestros que se infiltran en la iglesia y tergiversan la gracia en
libertinaje.

Judas recuerda a la iglesia que debe mantenerse firme en la oracién y en
el amor de Dios mientras espera la misericordia de Cristo. Richard
Bauckham afirma: “Judas revela la seriedad del peligro de la falsa
ensefianza y la necesidad urgente de defender la fe apostélica” (Jude
and the Relatives of Jesus in the Early Church, T&T Clark, 1990, p.
184).

11.7 Perseverancia y verdad en medio de la
prueba

En conjunto, estas cartas ensefian a perseverar en la fe frente a pruebas
externas y a defender la verdad frente a amenazas internas. La
perseverancia se cultiva fijando la mirada en Cristo, mientras la verdad
se guarda mediante la sana doctrina y la vida en santidad.

Son un recordatorio de que la iglesia debe vivir en amor, firme en la fe
y vigilante ante el error. Scot McKnight concluye: “Las cartas
generales forman un mosaico de la vida cristiana: perseverar en el
sufrimiento, practicar la justicia, amar en la verdad y resistir la
falsedad” (The Letter of James, NICNT, Eerdmans, 2011, p. 21).



Referencias

o Bauckham, Richard. Jude and the Relatives of Jesus in the Early
Church. Edinburgh: T&T Clark, 1990.

e Bruce, F. F. The Epistle to the Hebrews. NICNT. Grand Rapids:
Eerdmans, 1990.

« Davids, Peter. The Letters of 2 Peter and Jude. PNTC. Grand
Rapids: Eerdmans, 2006.

e Jobes, Karen. Letters to the Church. Grand Rapids: Zondervan,
2011.

e McKnight, Scot. The Letter of James. NICNT. Grand Rapids:
Eerdmans, 2011.

e Moo, Douglas. The Letter of James. PNTC. Grand Rapids:
Eerdmans, 2000.

e Smalley, Stephen. 1, 2, 3 John. WBC. Waco: Word, 1984.



Capitulo 12

Apocalipsis — esperanza futura,
victoria de Cristo y consumacion
del Reino

12.1 Introduccion y proposito del Apocalipsis

El Apocalipsis, escrito por el apostol Juan en la isla de Patmos hacia
fines del siglo I, es un libro profético y pastoral que combina visiones,
simbolos y exhortaciones. Su propésito no es alimentar especulaciones,
sino fortalecer a la iglesia perseguida con la certeza de la victoria de
Cristo.

El mensaje central es que la historia no esté fuera de control, sino bajo
el dominio del Sefior resucitado. Grant Osborne afirma: “Apocalipsis es
un manual de discipulado para tiempos de crisis, llamando a la
fidelidad con la esperanza de la victoria final” (Revelation, BECNT,
Baker, 2002, p. 23).

12.2 Cristo glorificado y las cartas a las
iglesias

El libro comienza con la visién de Cristo glorificado en medio de los
siete candeleros (Ap 1), simbolizando su presencia entre las iglesias.
Los capitulos 2 y 3 contienen cartas dirigidas a siete comunidades de
Asia Menor, con palabras de &nimo, correccion y promesas para los
vencedores.

Estas cartas revelan que cada iglesia enfrenta desafios distintos, pero
todas son llamadas a perseverar en fidelidad. Craig Keener comenta:
“Las cartas a las iglesias muestran que la victoria final comienza con



la fidelidad en el presente” (Revelation, NIVAC, Zondervan, 2000, p.
91).

12.3 El trono de Dios y el Cordero

En los capitulos 4 y 5, Juan contempla el trono celestial, donde Dios
reina soberano, y al Cordero inmolado que es digno de abrir el libro
sellado. Esta vision establece que la historia esta en manos de Cristo, el
unico digno de ejecutar el plan divino.

El Cordero es exaltado como vencedor por su sacrificio, no por la
fuerza militar. Richard Bauckham escribe: “La vision del Cordero en el
trono es el corazén de Apocalipsis: el poder de Dios se manifiesta en el
sacrificio redentor” (The Theology of the Book of Revelation,
Cambridge, 1993, p. 61).

12.4 Los juicios y la soberania de Dios

Apocalipsis describe una serie de juicios simbolizados en sellos,
trompetas y copas. Estos juicios muestran la justicia de Dios frente al
pecado y la rebelién del mundo. Aunque provocan temor, revelan que
nada escapa al gobierno divino.

Mas que un calendario literal, son representaciones del conflicto
espiritual y del desenlace historico bajo el plan de Dios. G. K. Beale
explica: “Los juicios de Apocalipsis son realidades teoldgicas que

expresan como Dios confronta y derrota el mal en la historia” (The
Book of Revelation, NIGTC, Eerdmans, 1999, p. 201).

12.5 La lucha contra la bestia y Babilonia

El libro presenta a la bestia, el falso profeta y Babilonia como simbolos
de poderes politicos, religiosos y economicos opuestos a Dios.
Representan la rebelion humana organizada contra el Cordero y su
pueblo.



Sin embargo, el mensaje es claro: estos poderes tienen un tiempo
limitado y seran derrotados. Adela Yarbro Collins sefiala: “Apocalipsis
desenmascara la pretension de los imperios humanos y revela su
caracter idoldtrico y transitorio” (Crisis and Catharsis, Westminster
John Knox, 1984, p. 142).

12.6 La victoria final de Cristo

En los capitulos finales, Cristo regresa como Rey de reyes y Sefior de
sefiores, derrotando a sus enemigos Yy estableciendo su reino eterno (Ap
19-20). La vision del juicio final asegura que el mal no prevalecera y
que la justicia divina sera establecida plenamente.

La victoria de Cristo no solo es militar, sino c6smica, inaugurando la
renovacion de todas las cosas. Leon Morris afirma: “Apocalipsis
proclama la victoria definitiva de Cristo sobre el mal y la certeza de
que su reino serd consumado” (The Revelation of St. John, TNTC,
Eerdmans, 1987, p. 237).

12.7 Cielos nuevos y tierra nueva

El libro culmina con la visién de la nueva Jerusalén, donde Dios habita
con su pueblo y enjuga toda lagrima (Ap 21-22). La esperanza cristiana
no es evasion del mundo, sino su transformacion y consumacion en la
presencia de Dios.

La promesa final es la comunion eterna con Dios en un mundo
renovado, donde ya no habra muerte, Ilanto ni dolor. N. T. Wright
concluye: “La esperanza de Apocalipsis no es escapar de la creacion,

sino verla renovada bajo el seiiorio del Cordero” (Revelation for
Everyone, SPCK, 2011, p. 213).

Referencias



Bauckham, Richard. The Theology of the Book of Revelation.
Cambridge: Cambridge University Press, 1993.

Beale, G. K. The Book of Revelation. NIGTC. Grand Rapids:
Eerdmans, 1999.

Collins, Adela Yarbro. Crisis and Catharsis: The Power of the
Apocalypse. Louisville: Westminster John Knox, 1984,
Keener, Craig. Revelation. NIVAC. Grand Rapids: Zondervan,
2000.

Morris, Leon. The Revelation of St. John. TNTC. Grand Rapids:
Eerdmans, 1987.

Osborne, Grant. Revelation. BECNT. Grand Rapids: Baker,
2002.

Wright, N. T. Revelation for Everyone. London: SPCK, 2011.



