
Instituto Bíblico  

Fe Cultural 

 

Nuevo 

Testamento 

 



 

Capítulo 1 

Introducción al Nuevo 

Testamento – canon, contexto 

histórico, cultural y religioso del 

siglo I 

1.1 El canon del Nuevo Testamento 

El Nuevo Testamento está compuesto por 27 libros escritos entre 

mediados del siglo I y comienzos del II d.C. Estos textos fueron 

reconocidos progresivamente por la iglesia como inspirados y 

normativos para la fe cristiana. El proceso de canonización respondió a 

la necesidad de preservar el testimonio apostólico frente a herejías y 

falsificaciones. 

La autoridad de estos escritos no fue impuesta externamente, sino 

reconocida por la iglesia al percibir en ellos la voz de Dios. Bruce 

Metzger señala: “El canon del Nuevo Testamento surgió de la 

convicción de la iglesia de que estos libros contenían la fe apostólica 

transmitida por Cristo” (The Canon of the New Testament, Oxford, 

1997, p. 246). 

1.2 El mundo político: Roma y el poder 

imperial 

El contexto político del Nuevo Testamento está marcado por el dominio 

del Imperio romano. Palestina era una provincia bajo el control de 



gobernadores y reyes vasallos como Herodes el Grande. Roma imponía 

impuestos, mantenía el orden con legiones y promovía la idea de la Pax 

Romana. 

Este trasfondo explica tanto la opresión que sentía el pueblo judío como 

la expansión del evangelio gracias a las carreteras romanas y la 

estabilidad política. Everett Ferguson comenta: “La expansión cristiana 

fue posible en gran medida por la infraestructura del Imperio romano, 

que irónicamente facilitó la difusión del mensaje que cuestionaba su 

autoridad” (Backgrounds of Early Christianity, Eerdmans, 2003, p. 

23). 

1.3 El mundo cultural: lengua y helenismo 

La cultura helenista, heredada de Alejandro Magno, impregnaba el 

mundo del siglo I. El griego koiné era la lengua común, lo que permitió 

que los escritos del Nuevo Testamento fueran comprendidos en diversas 

regiones. La filosofía griega, especialmente el platonismo y el 

estoicismo, también influía en el pensamiento de la época. 

Este trasfondo explica el uso de categorías filosóficas y retóricas en 

algunos textos, pero siempre subordinadas a la verdad revelada en 

Cristo. David Aune explica: “El cristianismo primitivo no nació en un 

vacío cultural, sino en un mundo moldeado por el helenismo, que 

proporcionó tanto desafíos como recursos” (The New Testament in Its 

Literary Environment, Westminster, 1987, p. 12). 

1.4 El mundo religioso judío 

El judaísmo del siglo I estaba diversificado en grupos como fariseos, 

saduceos, esenios y zelotes, además de la comunidad de Qumrán. El 

templo de Jerusalén era el centro del culto, con sacrificios y 

festividades, pero la sinagoga adquirió un papel clave en la enseñanza 

de la Torá. 



Este trasfondo ayuda a comprender los debates de Jesús con líderes 

religiosos y la expansión inicial del cristianismo en sinagogas. Joachim 

Jeremias afirma: “El ministerio de Jesús solo puede entenderse en el 

marco del judaísmo del segundo templo, con sus esperanzas mesiánicas 

y tensiones internas” (Jerusalem in the Time of Jesus, SCM, 1969, p. 

45). 

1.5 El mundo religioso pagano 

Además del judaísmo, el mundo grecorromano estaba marcado por 

cultos idolátricos, misterios religiosos y el culto al emperador. La 

religiosidad era plural, sincrética y frecuentemente ligada a la vida 

social y política. La proclamación de Cristo como único Señor chocaba 

directamente con estas creencias. 

El cristianismo surgió como una fe exclusiva y universal, en contraste 

con la tolerancia inclusiva del paganismo. Larry Hurtado observa: “La 

devoción exclusiva a Jesús como Señor fue la característica más 

radical del cristianismo primitivo frente al mundo politeísta” (Lord 

Jesus Christ, Eerdmans, 2003, p. 28). 

1.6 El trasfondo social y económico 

El siglo I estaba marcado por una fuerte estratificación social. La 

mayoría de la población vivía en la pobreza, mientras que una élite 

reducida concentraba el poder económico. La esclavitud era una 

institución extendida y aceptada en todo el Imperio. 

Este contexto resalta el impacto del evangelio, que proclamaba dignidad 

para todos y formaba comunidades donde esclavos y libres eran 

hermanos en Cristo. Wayne Meeks comenta: “La iglesia primitiva 

ofreció un modelo alternativo de comunidad, donde las divisiones 

sociales eran trascendidas en el nombre de Cristo” (The First Urban 

Christians, Yale, 1983, p. 18). 



1.7 El Nuevo Testamento como mensaje en 

su contexto 

El Nuevo Testamento no puede entenderse sin este trasfondo histórico, 

cultural, político y religioso. Sus autores escribieron en diálogo con su 

mundo, pero proclamando un mensaje radicalmente nuevo: Jesús es el 

Mesías y Señor de toda la creación. 

Este mensaje trascendió su contexto original y sigue siendo relevante en 

todas las épocas. N. T. Wright afirma: “El Nuevo Testamento anuncia 

que en Jesús se ha inaugurado una nueva era: el reino de Dios 

irrumpiendo en la historia humana” (The New Testament and the 

People of God, Fortress, 1992, p. 98) 

Referencias 

 Aune, David. The New Testament in Its Literary Environment. 

Philadelphia: Westminster, 1987. 

 Ferguson, Everett. Backgrounds of Early Christianity. 3rd ed. 

Grand Rapids: Eerdmans, 2003. 

 Hurtado, Larry. Lord Jesus Christ: Devotion to Jesus in Earliest 

Christianity. Grand Rapids: Eerdmans, 2003. 

 Jeremias, Joachim. Jerusalem in the Time of Jesus. London: 

SCM, 1969. 

 Meeks, Wayne. The First Urban Christians. New Haven: Yale 

University Press, 1983. 

 Metzger, Bruce. The Canon of the New Testament. Oxford: 

Clarendon, 1997. 

 Wright, N. T. The New Testament and the People of God. 

Minneapolis: Fortress, 1992. 

 



Capítulo 2 

Evangelio de Mateo – el Mesías 

prometido y el Reino de Dios 

2.1 El autor y propósito del evangelio 

El evangelio de Mateo ha sido atribuido tradicionalmente al apóstol 

Mateo, antiguo recaudador de impuestos convertido en discípulo de 

Jesús. Aunque algunos estudiosos discuten esta autoría, la tradición 

eclesiástica lo ha reconocido como testigo confiable. Su propósito 

principal fue demostrar a los judíos que Jesús es el Mesías prometido en 

las Escrituras. 

Por ello, Mateo cita con frecuencia el Antiguo Testamento, mostrando 

que las profecías encuentran cumplimiento en Cristo. Donald Hagner 

comenta: “Mateo se esfuerza en mostrar que la historia de Jesús no es 

una novedad aislada, sino la continuación y consumación de la historia 

de Israel” (Matthew 1–13, WBC, Word, 1993, p. lxii). 

2.2 La genealogía y el nacimiento de Jesús 

El evangelio inicia con la genealogía de Jesús, presentándolo como hijo 

de Abraham y de David, cumpliendo así las promesas del pacto. Su 

nacimiento virginal revela la obra del Espíritu Santo y anticipa su 

identidad como Emanuel, “Dios con nosotros” (Mt 1:23). 

De esta manera, Mateo establece desde el inicio que Jesús no es solo un 

maestro, sino el cumplimiento de las promesas mesiánicas y la 

presencia divina en medio de su pueblo. R. T. France afirma: “La 

genealogía y la narrativa de la infancia declaran que Jesús es el 

heredero legítimo de las promesas hechas a Abraham y David” (The 

Gospel of Matthew, Eerdmans, 2007, p. 27). 



2.3 El Sermón del Monte y la ética del Reino 

En los capítulos 5–7, Mateo presenta el Sermón del Monte, donde Jesús 

expone la ética radical del Reino de Dios. Las bienaventuranzas, el 

amor a los enemigos, la pureza de corazón y la justicia superior a la de 

los fariseos marcan el estilo de vida del discípulo. 

Este discurso muestra que el Reino no es solo futuro, sino una realidad 

presente que transforma el corazón y la conducta. John Stott explica: 

“El Sermón del Monte describe el carácter de los hijos del Reino y la 

contracultura cristiana frente al mundo” (The Message of the Sermon 

on the Mount, IVP, 1978, p. 15). 

2.4 Los milagros y las señales del Reino 

Mateo destaca los milagros de Jesús como señales de que el Reino ha 

llegado. Sanidades, liberaciones y resurrecciones revelan la autoridad 

de Cristo sobre la enfermedad, la naturaleza y el poder del mal. Estos 

actos no son simples prodigios, sino manifestaciones del cumplimiento 

profético de Isaías. 

Los milagros validan la identidad mesiánica de Jesús y anticipan la 

restauración total que traerá su Reino. Craig Keener señala: “Los 

milagros en Mateo son evidencias tangibles de que la era mesiánica se 

ha inaugurado en la persona de Jesús” (The Gospel of Matthew: A 

Socio-Rhetorical Commentary, Eerdmans, 2009, p. 335). 

2.5 La confrontación con la religiosidad falsa 

A lo largo del evangelio, Jesús confronta a los fariseos y escribas por su 

hipocresía y legalismo. Mateo subraya que el verdadero cumplimiento 

de la Ley no consiste en ritualismo vacío, sino en obediencia sincera al 

amor y la justicia de Dios. 

Este énfasis recuerda al lector que el Reino exige un corazón 

transformado, no solo apariencias externas. Craig Blomberg afirma: 



“Mateo insiste en que el discipulado genuino implica una justicia 

interior que supera la observancia superficial de la Ley” (Matthew, 

NAC, B&H, 1992, p. 45). 

2.6 La pasión, muerte y resurrección del 

Mesías 

La narración culmina con la pasión de Jesús, presentada como el clímax 

de la historia de Israel. Su muerte expiatoria cumple la Escritura (Mt 

26:54) y abre el acceso a la salvación. La resurrección, confirmada por 

testigos, asegura que Jesús es el Rey vencedor sobre la muerte. 

Mateo destaca que incluso en la cruz se revela la identidad mesiánica de 

Jesús. Leon Morris comenta: “La muerte de Cristo en Mateo no es un 

accidente, sino la expresión suprema de su obediencia al plan de Dios” 

(The Gospel According to Matthew, IVP, 1992, p. 72). 

2.7 La Gran Comisión: el Reino para todas 

las naciones 

El evangelio culmina con la Gran Comisión (Mt 28:18–20), donde 

Jesús envía a sus discípulos a hacer discípulos de todas las naciones. El 

Mesías judío se convierte en el Señor universal, y el Reino se extiende 

más allá de Israel hacia toda la humanidad. 

Este mandato une la promesa mesiánica con la misión global de la 

iglesia. Michael Green resume: “Mateo cierra su evangelio mostrando 

que el Reino de Dios es inclusivo, universal y misionero, arraigado en 

la autoridad de Cristo resucitado” (The Message of Matthew, IVP, 

2000, p. 320) 

Referencias 

 Blomberg, Craig. Matthew. NAC. Nashville: B&H, 1992. 



 France, R. T. The Gospel of Matthew. Grand Rapids: Eerdmans, 

2007. 

 Green, Michael. The Message of Matthew. Downers Grove: 

IVP, 2000. 

 Hagner, Donald. Matthew 1–13. WBC. Dallas: Word, 1993. 

 Keener, Craig. The Gospel of Matthew: A Socio-Rhetorical 

Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 2009. 

 Morris, Leon. The Gospel According to Matthew. Grand Rapids: 

IVP, 1992. 

 Stott, John. The Message of the Sermon on the Mount. Downers 

Grove: IVP, 1978. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 3 

Evangelio de Marcos – el Siervo 

sufriente y el discipulado 

3.1 Autoría y propósito de Marcos 

El Evangelio de Marcos, considerado por muchos como el más antiguo 

de los cuatro, ha sido tradicionalmente atribuido a Juan Marcos, 

compañero de Pedro. La tradición patrística afirma que Marcos escribió 

lo que Pedro predicaba, lo que explica su tono vívido y directo. Su 

propósito es presentar a Jesús como el Hijo de Dios y Siervo sufriente, 

cuya misión culmina en la cruz. 

La narrativa breve, llena de acción y con el uso frecuente de 

“inmediatamente”, muestra a Jesús en movimiento, sirviendo y 

enseñando. William Lane señala: “Marcos enfatiza que Jesús vino no 

para ser servido, sino para servir, y este servicio alcanza su clímax en 

la entrega de su vida” (The Gospel of Mark, NICNT, Eerdmans, 1974, 

p. 23). 

3.2 El inicio del evangelio y la identidad de 

Jesús 

El evangelio abre con una proclamación clara: “Principio del evangelio 

de Jesucristo, Hijo de Dios” (Mc 1:1). El ministerio comienza con la 

predicación de Juan el Bautista y el bautismo de Jesús, donde el Padre 

lo declara su Hijo amado y el Espíritu desciende sobre Él. 

De inmediato, se establece que Jesús no es simplemente un maestro, 

sino el Mesías ungido por Dios. R. T. France comenta: “El bautismo de 

Jesús en Marcos marca el inicio de la irrupción del Reino de Dios en la 

historia humana” (The Gospel of Mark, Eerdmans, 2002, p. 59). 



3.3 El poder de Jesús en milagros y 

enseñanzas 

Marcos muestra a Jesús como alguien con autoridad sobre demonios, 

enfermedades, la naturaleza y aun la muerte. Sus milagros no son 

exhibiciones de poder, sino signos de que el Reino de Dios ha llegado. 

La gente se asombra y pregunta: “¿Quién es este?” (Mc 4:41). 

La enseñanza de Jesús, especialmente en parábolas, revela el misterio 

del Reino, accesible solo a quienes tienen fe. Joel Marcus afirma: “Los 

milagros en Marcos son parábolas en acción que revelan la identidad 

de Jesús como el poderoso Hijo de Dios” (Mark 1–8, AB, Doubleday, 

2000, p. 36). 

3.4 El secreto mesiánico 

Un rasgo peculiar de Marcos es que Jesús prohíbe a menudo revelar su 

identidad después de milagros o confesiones. Este “secreto mesiánico” 

subraya que su misión no podía reducirse a expectativas políticas o 

militares. Su mesianismo solo podía entenderse a la luz de la cruz. 

Este recurso narrativo evita malentendidos y prepara al lector para 

reconocer a Jesús como Mesías sufriente. Morna Hooker escribe: “El 

secreto mesiánico no es una estrategia de ocultamiento, sino una 

pedagogía que orienta hacia la pasión como clave de la identidad de 

Jesús” (The Gospel According to St. Mark, Black’s NT Commentary, 

Hendrickson, 1991, p. 87). 

3.5 El discipulado como camino de la cruz 

En Marcos, el discipulado no consiste en privilegios, sino en seguir el 

mismo camino de Jesús: servicio, renuncia y sufrimiento. Jesús enseña 

que “si alguno quiere venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, tome su 

cruz y sígame” (Mc 8:34). 



Este llamado radical confronta a los discípulos, que muchas veces no 

comprenden. James Edwards afirma: “El discipulado en Marcos se 

define por la cruz: seguir a Jesús es compartir su destino de entrega” 

(The Gospel According to Mark, Pillar, Eerdmans, 2002, p. 246). 

3.6 La pasión y muerte del Siervo sufriente 

La segunda mitad de Marcos se centra en el viaje hacia Jerusalén y la 

pasión de Jesús. La cruz no es un fracaso, sino la consumación de su 

misión como Siervo sufriente anunciado en Isaías 53. 

En la crucifixión, el centurión romano declara: “Verdaderamente este 

hombre era Hijo de Dios” (Mc 15:39), revelando la paradoja de la gloria 

de Cristo manifestada en la humillación. Donald English comenta: “La 

cruz en Marcos no es solo el final de la historia, sino el punto en el que 

todo lo anterior adquiere sentido” (The Message of Mark, IVP, 1992, 

p. 169). 

3.7 La resurrección y la misión inacabada 

El Evangelio de Marcos concluye abruptamente en 16:8 (según los 

manuscritos más antiguos), con las mujeres temerosas ante la tumba 

vacía. Esta finalización abierta invita al lector a continuar la misión de 

anunciar la resurrección. 

El Cristo resucitado confirma que el camino del sufrimiento lleva a la 

vida. Ben Witherington señala: “El final abierto de Marcos llama a los 

lectores a tomar su lugar en la historia como testigos del evangelio” 

(The Gospel of Mark: A Socio-Rhetorical Commentary, Eerdmans, 

2001, p. 448) 

Referencias 

 Edwards, James. The Gospel According to Mark. Pillar NT 

Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 2002. 



 English, Donald. The Message of Mark. Downers Grove: IVP, 

1992. 

 France, R. T. The Gospel of Mark. Grand Rapids: Eerdmans, 

2002. 

 Hooker, Morna. The Gospel According to St. Mark. Black’s NT 

Commentary. Peabody: Hendrickson, 1991. 

 Keener, Craig. The Gospel of Matthew: A Socio-Rhetorical 

Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 2009. 

 Lane, William. The Gospel of Mark. NICNT. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1974. 

 Marcus, Joel. Mark 1–8. Anchor Bible. New York: Doubleday, 

2000. 

 Witherington, Ben. The Gospel of Mark: A Socio-Rhetorical 

Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 2001. 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 4 

Evangelio de Lucas – la salvación 

universal y la obra del Espíritu 

Santo 

4.1 Autoría y propósito de Lucas 

El evangelio de Lucas fue escrito por el médico amado y compañero de 

Pablo (Col 4:14), quien también es autor de Hechos, formando una obra 

en dos volúmenes. Su destinatario inicial es Teófilo, pero su propósito 

es más amplio: ofrecer un relato ordenado y confiable de la vida y obra 

de Jesús. 

Lucas subraya que la fe cristiana está arraigada en la historia y que el 

evangelio es un mensaje universal. I. Howard Marshall afirma: “Lucas 

escribe como historiador y teólogo, mostrando que la salvación en 

Cristo es un acontecimiento histórico con implicaciones eternas” (The 

Gospel of Luke, NIGTC, Eerdmans, 1978, p. 35). 

4.2 La infancia de Jesús y el plan de Dios 

Lucas dedica más espacio que los otros evangelistas a la infancia de 

Jesús, relatando el anuncio a María, el nacimiento en Belén y la 

adoración de los pastores. Estos relatos destacan la obra soberana de 

Dios en la historia, cumpliendo sus promesas. 

La universalidad del evangelio se anticipa en la adoración de los 

humildes y en el cántico de Simeón, quien proclama que Jesús es “luz 

para revelación a los gentiles” (Lc 2:32). Joel Green comenta: “Desde 

los primeros capítulos, Lucas presenta a Jesús como el Salvador no 



solo de Israel, sino del mundo entero” (The Gospel of Luke, NICNT, 

Eerdmans, 1997, p. 105). 

4.3 Jesús y los marginados 

Uno de los temas recurrentes en Lucas es la atención de Jesús a los 

marginados: pobres, mujeres, samaritanos, pecadores y enfermos. El 

evangelio enfatiza que la salvación alcanza a quienes eran despreciados 

en la sociedad. 

Esta inclusión radical revela el carácter del Reino de Dios como una 

comunidad abierta a todos los que creen. Darrell Bock afirma: “Lucas 

insiste en que el evangelio rompe las barreras sociales y religiosas, 

invitando a todos a experimentar la gracia de Dios” (Luke 1:1–9:50, 

BECNT, Baker, 1994, p. 56). 

4.4 Parábolas de gracia y misericordia 

Lucas recoge algunas de las parábolas más conocidas y exclusivas, 

como el buen samaritano (Lc 10) y el hijo pródigo (Lc 15). Estas 

historias muestran el corazón compasivo de Dios y la amplitud de su 

gracia. 

Las parábolas lucanas revelan que la salvación no es mérito humano, 

sino don de un Padre que busca, perdona y restaura. Kenneth Bailey 

señala: “Las parábolas de Lucas son ventanas al amor desbordante de 

Dios, que acoge incluso a los más alejados” (The Cross and the 

Prodigal, IVP, 2005, p. 17). 

4.5 El camino a Jerusalén y el discipulado 

Una sección central de Lucas (caps. 9–19) presenta el viaje de Jesús 

hacia Jerusalén. Este camino no es solo geográfico, sino teológico: 

simboliza la misión de Cristo hacia la cruz y el llamado al discipulado. 



Seguir a Jesús en Lucas implica desprenderse de riquezas, amar al 

prójimo y llevar la cruz cada día. Michael Wilcock comenta: “El 

camino a Jerusalén es la escuela del discipulado, donde Jesús enseña el 

costo y la recompensa de seguirlo” (The Message of Luke, IVP, 1979, 

p. 112). 

4.6 La obra del Espíritu Santo 

El evangelio de Lucas destaca de manera especial la obra del Espíritu 

Santo, desde el anuncio del nacimiento de Jesús hasta su ministerio 

público. Jesús actúa “en el poder del Espíritu” (Lc 4:14), y promete ese 

mismo poder a sus discípulos. 

Lucas prepara así el terreno para el libro de Hechos, donde el Espíritu 

capacita a la iglesia para la misión. John Stott afirma: “Lucas presenta 

al Espíritu Santo como el agente indispensable de la misión de Jesús y 

de la iglesia” (The Spirit, the Church, and the World, IVP, 1990, p. 23). 

4.7 La pasión, resurrección y misión 

universal 

El evangelio culmina con la pasión y resurrección de Jesús, presentadas 

como el cumplimiento del plan de Dios desde las Escrituras. La 

resurrección no solo confirma la identidad de Cristo, sino que abre la 

misión hacia todas las naciones. 

Lucas concluye con la promesa del Espíritu y el envío misionero, 

enlazando con el libro de Hechos. N. T. Wright resume: “Lucas 

muestra que la resurrección de Jesús es el inicio de una nueva 

creación, cuya misión es llevar el evangelio hasta los confines de la 

tierra” (Luke for Everyone, SPCK, 2001, p. 298) 

Referencias 



 Bailey, Kenneth. The Cross and the Prodigal. Downers Grove: 

IVP, 2005. 

 Bock, Darrell. Luke 1:1–9:50. BECNT. Grand Rapids: Baker, 

1994. 

 Green, Joel. The Gospel of Luke. NICNT. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1997. 

 Marshall, I. Howard. The Gospel of Luke. NIGTC. Grand 

Rapids: Eerdmans, 1978. 

 Stott, John. The Spirit, the Church, and the World. Downers 

Grove: IVP, 1990. 

 Wilcock, Michael. The Message of Luke. Downers Grove: IVP, 

1979. 

 Wright, N. T. Luke for Everyone. London: SPCK, 2001. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 5 

Evangelio de Juan – Cristo como 

el Hijo de Dios y la revelación del 

Padre 

5.1 Autoría y propósito del evangelio 

El evangelio de Juan ha sido atribuido al apóstol Juan, el discípulo 

amado, testigo ocular del ministerio de Jesús. Aunque su estilo difiere 

de los sinópticos, comparte el mismo fin: proclamar la verdad de Cristo. 

Juan declara explícitamente su propósito: “Estas cosas se han escrito 

para que creáis que Jesús es el Cristo, el Hijo de Dios, y para que 

creyendo tengáis vida en su nombre” (Jn 20:31). 

La obra es profundamente teológica, presentando a Jesús no solo como 

Mesías histórico, sino como la plena revelación de Dios en carne. D. A. 

Carson comenta: “Juan escribe no simplemente para informar, sino 

para confrontar a sus lectores con la decisión de creer o rechazar a 

Jesús como el Hijo de Dios” (The Gospel According to John, 

Eerdmans, 1991, p. 88). 

5.2 El prólogo: el Verbo eterno hecho carne 

El evangelio comienza con un himno teológico: “En el principio era el 

Verbo… y el Verbo era Dios” (Jn 1:1). Este prólogo revela la 

preexistencia divina de Cristo y su encarnación como la máxima 

revelación del Padre. En Jesús, Dios mismo se hace accesible a la 

humanidad. 

La encarnación muestra que la salvación no es una idea abstracta, sino 

un acto de Dios entrando en la historia. Leon Morris afirma: “El 



prólogo de Juan establece el marco cristológico más alto del Nuevo 

Testamento: el Verbo eterno que se hizo carne” (The Gospel According 

to John, Eerdmans, 1995, p. 67). 

5.3 Los “signos” y las declaraciones “Yo soy” 

Juan organiza su evangelio alrededor de “signos” (milagros) que 

revelan la identidad de Jesús: convertir el agua en vino, sanar al ciego, 

resucitar a Lázaro, entre otros. Estos signos no son prodigios aislados, 

sino revelaciones del Reino y del poder divino de Cristo. 

A la par, Jesús declara siete afirmaciones “Yo soy” (por ejemplo: “Yo 

soy el pan de vida”, “la luz del mundo”, “el buen pastor”), que lo 

identifican con el Dios del Éxodo. Andreas Köstenberger señala: “Los 

signos y los ‘Yo soy’ forman juntos una cristología dinámica que 

presenta a Jesús como el revelador definitivo del Padre” (John, 

BECNT, Baker, 2004, p. 31). 

5.4 El diálogo con Nicodemo y la mujer 

samaritana 

Juan destaca conversaciones profundas que revelan la naturaleza 

espiritual del nuevo nacimiento y la universalidad de la salvación. Con 

Nicodemo (Jn 3), Jesús enseña que es necesario “nacer de nuevo” para 

entrar en el Reino de Dios. Con la mujer samaritana (Jn 4), ofrece “agua 

viva” que sacia toda sed espiritual. 

Estos relatos muestran que el evangelio no tiene fronteras religiosas, 

sociales ni morales. Craig Keener comenta: “Las conversaciones de 

Jesús en Juan revelan su capacidad de confrontar tanto a los líderes 

religiosos como a los marginados con la misma gracia y verdad” (The 

Gospel of John, Vol. 1, Hendrickson, 2003, p. 92). 

5.5 El pan de vida y la luz del mundo 



En Juan 6, Jesús se presenta como el pan de vida, afirmando que solo Él 

puede dar alimento espiritual eterno. En Juan 8 y 9, se revela como la 

luz del mundo que disipa las tinieblas del pecado y la ignorancia. Estas 

metáforas transmiten verdades espirituales profundas en imágenes 

cotidianas. 

Ambas afirmaciones muestran que Jesús satisface la necesidad más 

básica del ser humano: vida y verdad. F. F. Bruce escribe: “El pan y la 

luz en Juan simbolizan la suficiencia absoluta de Cristo para nutrir y 

guiar al pueblo de Dios” (The Gospel of John, Eerdmans, 1983, p. 

121). 

5.6 La pasión y el “Siervo glorificado” 

Juan presenta la pasión no como derrota, sino como glorificación. En la 

cruz, Jesús proclama: “Consumado es” (Jn 19:30), señalando el 

cumplimiento de la obra redentora. A diferencia de los sinópticos, Juan 

subraya la soberanía de Cristo incluso en su entrega. 

El evangelista muestra que la cruz es el trono desde donde Jesús reina 

como Rey y Salvador. Raymond Brown explica: “En Juan, la muerte 

de Jesús es exaltación: el Siervo glorificado que revela plenamente el 

amor del Padre” (The Gospel According to John, Vol. 2, Doubleday, 

1970, p. 913). 

5.7 La resurrección y la revelación del Padre 

El evangelio culmina con la resurrección de Jesús y sus apariciones a 

María Magdalena, a Tomás y a los discípulos. El Cristo resucitado 

confirma que ver a Jesús es ver al Padre, y que la fe en Él otorga vida 

eterna. 

La conclusión conecta revelación, fe y misión, invitando a todos a creer. 

N. T. Wright resume: “El evangelio de Juan proclama que en Jesús el 

Dios invisible se ha dado a conocer de manera definitiva y personal” 

(John for Everyone, SPCK, 2004, p. 144). 



Referencias 

 Brown, Raymond. The Gospel According to John. Vol. 2. New 

York: Doubleday, 1970. 

 Bruce, F. F. The Gospel of John. Grand Rapids: Eerdmans, 

1983. 

 Carson, D. A. The Gospel According to John. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1991. 

 Keener, Craig. The Gospel of John. Vol. 1. Peabody: 

Hendrickson, 2003. 

 Köstenberger, Andreas. John. BECNT. Grand Rapids: Baker, 

2004. 

 Morris, Leon. The Gospel According to John. Rev. ed. Grand 

Rapids: Eerdmans, 1995. 

 Wright, N. T. John for Everyone. London: SPCK, 2004. 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 6 

Hechos de los Apóstoles – el 

nacimiento de la Iglesia y la 

expansión misionera 

6.1 Autoría y propósito de Hechos 

El libro de los Hechos fue escrito por Lucas como segunda parte de su 

evangelio, dirigido también a Teófilo. Su propósito es narrar la obra de 

Cristo resucitado a través del Espíritu Santo en la iglesia primitiva. 

Hechos conecta la historia de Jesús con la misión de sus discípulos, 

mostrando continuidad entre ambos. 

Más que una simple crónica, Hechos es una teología de la misión. F. F. 

Bruce señala: “Hechos es el relato de cómo el cristianismo pasó de ser 

un pequeño movimiento en Jerusalén a convertirse en una fe con 

alcance mundial” (The Book of Acts, Eerdmans, 1988, p. 23). 

6.2 Pentecostés y el derramamiento del 

Espíritu 

El día de Pentecostés marca el inicio de la iglesia, cuando el Espíritu 

Santo desciende sobre los discípulos y los capacita para testificar de 

Cristo en múltiples lenguas. Este evento cumple la promesa de Jesús en 

Hechos 1:8 y anticipa la expansión misionera. 

Pentecostés muestra que la iglesia es una comunidad empoderada por el 

Espíritu, no una institución meramente humana. John Stott comenta: 

“Pentecostés fue tanto el nacimiento de la iglesia como su investidura 

de poder para cumplir la misión” (The Spirit, the Church, and the 

World, IVP, 1990, p. 49). 



6.3 La comunidad cristiana primitiva 

Hechos describe a la primera comunidad cristiana en Jerusalén como un 

pueblo dedicado a la enseñanza apostólica, la comunión, la oración y el 

partimiento del pan (Hch 2:42). Compartían sus bienes y vivían en 

solidaridad, testificando con poder. 

Este modelo muestra que la iglesia no es solo un grupo de creyentes, 

sino una nueva familia marcada por la fe y el amor. Ben Witherington 

escribe: “La iglesia primitiva es retratada como una comunidad 

contracultural que encarnaba los valores del Reino” (The Acts of the 

Apostles, Eerdmans, 1998, p. 112). 

6.4 La expansión en Jerusalén, Judea y 

Samaria 

Siguiendo la estructura de Hechos 1:8, el evangelio primero se expande 

en Jerusalén, luego en Judea y Samaria. La predicación de Pedro, la 

valentía de Esteban y el ministerio de Felipe muestran que el Espíritu 

impulsa a la iglesia más allá de sus fronteras naturales. 

La persecución se convierte en un medio providencial para la expansión 

de la Palabra. Eckhard Schnabel afirma: “La misión cristiana no fue 

detenida por la oposición, sino catalizada por ella, extendiendo el 

evangelio a nuevos territorios” (Early Christian Mission, IVP, 2004, p. 

745). 

6.5 La conversión de Pablo y las misiones 

gentiles 

Un punto decisivo en Hechos es la conversión de Saulo de Tarso, quien 

pasa de perseguidor a apóstol de los gentiles. Sus viajes misioneros 

llevan el evangelio a ciudades estratégicas del Imperio romano, 

fundando comunidades multiculturales. 



Este giro revela que el evangelio es para todas las naciones, cumpliendo 

la promesa hecha a Abraham. David Peterson explica: “La conversión 

de Pablo muestra que el poder del evangelio transforma incluso a los 

más opositores y los convierte en sus heraldos” (The Acts of the 

Apostles, Pillar, Eerdmans, 2009, p. 56). 

6.6 El concilio de Jerusalén y la unidad de la 

iglesia 

El concilio de Jerusalén (Hechos 15) aborda el tema crucial de los 

gentiles: ¿deben someterse a la Ley mosaica para ser parte del pueblo 

de Dios? La decisión apostólica, guiada por el Espíritu, fue que la 

salvación es por gracia mediante la fe en Cristo, sin añadir cargas 

legales. 

Este evento establece la base de la unidad de la iglesia, mostrando que 

todos, judíos y gentiles, son uno en Cristo. Craig Keener comenta: “El 

concilio de Jerusalén fue un momento decisivo en la historia de la 

iglesia, que aseguró la naturaleza universal del evangelio” (Acts: An 

Exegetical Commentary, Vol. 2, Baker, 2013, p. 874). 

6.7 El evangelio hasta lo último de la tierra 

Hechos culmina con Pablo predicando en Roma, corazón del Imperio, 

simbolizando que el evangelio ha llegado hasta lo último de la tierra 

(Hch 28:31). Aunque la narración termina abruptamente, el mensaje es 

claro: la misión continúa. 

La historia de Hechos muestra que la iglesia vive en la tensión de la 

oposición y la victoria, siempre sostenida por el Espíritu. John Polhill 

concluye: “Hechos no tiene un final cerrado porque la historia de la 

misión sigue en cada generación de creyentes” (Acts, NAC, B&H, 

1992, p. 45). 

 



Referencias 

 Bruce, F. F. The Book of Acts. Rev. ed. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1988. 

 Keener, Craig. Acts: An Exegetical Commentary. Vol. 2. Grand 

Rapids: Baker, 2013. 

 Peterson, David. The Acts of the Apostles. Pillar NT 

Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 2009. 

 Polhill, John. Acts. NAC. Nashville: B&H, 1992. 

 Schnabel, Eckhard. Early Christian Mission. Downers Grove: 

IVP, 2004. 

 Stott, John. The Spirit, the Church, and the World. Downers 

Grove: IVP, 1990. 

 Witherington, Ben. The Acts of the Apostles: A Socio-Rhetorical 

Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 1998. 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 7 

Hechos de los Apóstoles – el 

nacimiento de la Iglesia y la 

expansión misionera 

6.1 Autoría y propósito de Hechos 

El libro de los Hechos fue escrito por Lucas como segunda parte de su 

evangelio, dirigido también a Teófilo. Su propósito es narrar la obra de 

Cristo resucitado a través del Espíritu Santo en la iglesia primitiva. 

Hechos conecta la historia de Jesús con la misión de sus discípulos, 

mostrando continuidad entre ambos. 

Más que una simple crónica, Hechos es una teología de la misión. F. F. 

Bruce señala: “Hechos es el relato de cómo el cristianismo pasó de ser 

un pequeño movimiento en Jerusalén a convertirse en una fe con 

alcance mundial” (The Book of Acts, Eerdmans, 1988, p. 23). 

6.2 Pentecostés y el derramamiento del 

Espíritu 

El día de Pentecostés marca el inicio de la iglesia, cuando el Espíritu 

Santo desciende sobre los discípulos y los capacita para testificar de 

Cristo en múltiples lenguas. Este evento cumple la promesa de Jesús en 

Hechos 1:8 y anticipa la expansión misionera. 

Pentecostés muestra que la iglesia es una comunidad empoderada por el 

Espíritu, no una institución meramente humana. John Stott comenta: 

“Pentecostés fue tanto el nacimiento de la iglesia como su investidura 

de poder para cumplir la misión” (The Spirit, the Church, and the 

World, IVP, 1990, p. 49). 



6.3 La comunidad cristiana primitiva 

Hechos describe a la primera comunidad cristiana en Jerusalén como un 

pueblo dedicado a la enseñanza apostólica, la comunión, la oración y el 

partimiento del pan (Hch 2:42). Compartían sus bienes y vivían en 

solidaridad, testificando con poder. 

Este modelo muestra que la iglesia no es solo un grupo de creyentes, 

sino una nueva familia marcada por la fe y el amor. Ben Witherington 

escribe: “La iglesia primitiva es retratada como una comunidad 

contracultural que encarnaba los valores del Reino” (The Acts of the 

Apostles, Eerdmans, 1998, p. 112). 

6.4 La expansión en Jerusalén, Judea y 

Samaria 

Siguiendo la estructura de Hechos 1:8, el evangelio primero se expande 

en Jerusalén, luego en Judea y Samaria. La predicación de Pedro, la 

valentía de Esteban y el ministerio de Felipe muestran que el Espíritu 

impulsa a la iglesia más allá de sus fronteras naturales. 

La persecución se convierte en un medio providencial para la expansión 

de la Palabra. Eckhard Schnabel afirma: “La misión cristiana no fue 

detenida por la oposición, sino catalizada por ella, extendiendo el 

evangelio a nuevos territorios” (Early Christian Mission, IVP, 2004, p. 

745). 

6.5 La conversión de Pablo y las misiones 

gentiles 

Un punto decisivo en Hechos es la conversión de Saulo de Tarso, quien 

pasa de perseguidor a apóstol de los gentiles. Sus viajes misioneros 

llevan el evangelio a ciudades estratégicas del Imperio romano, 

fundando comunidades multiculturales. 



Este giro revela que el evangelio es para todas las naciones, cumpliendo 

la promesa hecha a Abraham. David Peterson explica: “La conversión 

de Pablo muestra que el poder del evangelio transforma incluso a los 

más opositores y los convierte en sus heraldos” (The Acts of the 

Apostles, Pillar, Eerdmans, 2009, p. 56). 

6.6 El concilio de Jerusalén y la unidad de la 

iglesia 

El concilio de Jerusalén (Hechos 15) aborda el tema crucial de los 

gentiles: ¿deben someterse a la Ley mosaica para ser parte del pueblo 

de Dios? La decisión apostólica, guiada por el Espíritu, fue que la 

salvación es por gracia mediante la fe en Cristo, sin añadir cargas 

legales. 

Este evento establece la base de la unidad de la iglesia, mostrando que 

todos, judíos y gentiles, son uno en Cristo. Craig Keener comenta: “El 

concilio de Jerusalén fue un momento decisivo en la historia de la 

iglesia, que aseguró la naturaleza universal del evangelio” (Acts: An 

Exegetical Commentary, Vol. 2, Baker, 2013, p. 874). 

6.7 El evangelio hasta lo último de la tierra 

Hechos culmina con Pablo predicando en Roma, corazón del Imperio, 

simbolizando que el evangelio ha llegado hasta lo último de la tierra 

(Hch 28:31). Aunque la narración termina abruptamente, el mensaje es 

claro: la misión continúa. 

La historia de Hechos muestra que la iglesia vive en la tensión de la 

oposición y la victoria, siempre sostenida por el Espíritu. John Polhill 

concluye: “Hechos no tiene un final cerrado porque la historia de la 

misión sigue en cada generación de creyentes” (Acts, NAC, B&H, 

1992, p. 45). 

Referencias 



 Bruce, F. F. The Book of Acts. Rev. ed. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1988. 

 Keener, Craig. Acts: An Exegetical Commentary. Vol. 2. Grand 

Rapids: Baker, 2013. 

 Peterson, David. The Acts of the Apostles. Pillar NT 

Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 2009. 

 Polhill, John. Acts. NAC. Nashville: B&H, 1992. 

 Schnabel, Eckhard. Early Christian Mission. Downers Grove: 

IVP, 2004. 

 Stott, John. The Spirit, the Church, and the World. Downers 

Grove: IVP, 1990. 

 Witherington, Ben. The Acts of the Apostles: A Socio-Rhetorical 

Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 1998. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 8 

1 y 2 Corintios, 1 y 2 

Tesalonicenses – vida de la iglesia 

y esperanza escatológica 

8.1 Introducción a las cartas a Corinto y 

Tesalónica 

Las cartas a los Corintios y Tesalonicenses muestran dos dimensiones 

claves de la fe cristiana: la vida de la iglesia en medio de conflictos 

internos y la esperanza escatológica frente a la persecución. A través de 

ellas, Pablo instruye, corrige y alienta, mostrando su corazón pastoral. 

Mientras que en Corinto la lucha era contra divisiones, inmoralidad y 

confusión en la adoración, en Tesalónica el desafío era la perseverancia 

en la fe y la correcta comprensión del retorno de Cristo. Anthony 

Thiselton comenta: “Corinto y Tesalónica representan polos 

complementarios del ministerio paulino: confrontar los excesos y 

sostener la esperanza” (The First Epistle to the Corinthians, NIGTC, 

Eerdmans, 2000, p. 45). 

8.2 1 Corintios: la iglesia y la cruz 

En 1 Corintios, Pablo centra su mensaje en la cruz de Cristo como 

fundamento de la vida cristiana. Frente a la sabiduría griega y la 

soberbia espiritual de los corintios, afirma que “nosotros predicamos a 

Cristo crucificado” (1 Co 1:23). La cruz redefine el poder y la sabiduría 

según Dios. 

Además, corrige divisiones internas, prácticas inmorales y abusos en la 

cena del Señor. Gordon Fee señala: “La cruz en 1 Corintios es tanto la 



base de la salvación como el modelo para la vida comunitaria” (The 

First Epistle to the Corinthians, NICNT, Eerdmans, 1987, p. 69). 

8.3 Los dones espirituales y el amor 

Otro tema central en 1 Corintios es el uso de los dones espirituales. 

Pablo reconoce su importancia, pero subraya que deben ejercerse para 

la edificación del cuerpo de Cristo, no para el orgullo personal. El 

clímax llega en el “himno al amor” (1 Co 13). 

El amor es la base sobre la cual se ejercen todos los dones y ministerios. 

Richard Hays comenta: “El capítulo 13 revela que el amor es la medida 

de toda espiritualidad genuina en la comunidad cristiana” (First 

Corinthians, Interpretation, WJK, 1997, p. 227). 

8.4 2 Corintios: el ministerio de la 

reconciliación 

En 2 Corintios, Pablo defiende su ministerio apostólico frente a críticas 

y opositores, pero también revela su vulnerabilidad y sufrimiento. 

Afirma que el poder de Dios se perfecciona en la debilidad (2 Co 12:9). 

Presenta además el ministerio de la reconciliación, llamando a los 

creyentes a ser embajadores de Cristo (2 Co 5:18-20). Murray Harris 

señala: “2 Corintios combina una defensa apasionada del ministerio 

con una teología profunda del sufrimiento redentor” (The Second 

Epistle to the Corinthians, NIGTC, Eerdmans, 2005, p. 36). 

8.5 1 Tesalonicenses: perseverancia y 

esperanza 

En 1 Tesalonicenses, escrita probablemente hacia el 50 d.C., Pablo 

anima a una iglesia joven que enfrentaba persecución. Les recuerda que 

el retorno de Cristo es seguro y que deben vivir en santidad mientras 

esperan su venida. 



El énfasis está en la perseverancia y el testimonio fiel. Gene Green 

afirma: “1 Tesalonicenses es la carta pastoral por excelencia, 

alentando a una comunidad en medio de la oposición con la esperanza 

del regreso del Señor” (The Letters to the Thessalonians, PNTC, 

Eerdmans, 2002, p. 49). 

8.6 2 Tesalonicenses: corrección sobre la 

venida de Cristo 

En 2 Tesalonicenses, Pablo corrige malentendidos sobre el día del 

Señor. Algunos pensaban que ya había llegado, mientras otros usaban la 

espera como excusa para la ociosidad. Pablo enseña que antes de la 

venida de Cristo habrá apostasía y oposición del “hombre de pecado” (2 

Ts 2:3-4). 

La carta insiste en la necesidad de mantenerse firmes y disciplinados en 

la fe. Charles Wanamaker explica: “2 Tesalonicenses combina consuelo 

escatológico con exhortación ética para una iglesia confundida” (The 

Epistles to the Thessalonians, NIGTC, Eerdmans, 1990, p. 217). 

8.7 Vida comunitaria y esperanza 

escatológica 

Las cartas a Corintios y Tesalonicenses muestran que la vida de la 

iglesia debe centrarse en la cruz, el amor y la edificación mutua, 

mientras espera con esperanza el retorno de Cristo. La escatología no es 

evasión, sino motivación para vivir en fidelidad y servicio. 

En conjunto, estas epístolas ofrecen un equilibrio entre la vida práctica 

de la iglesia y la visión futura de la gloria venidera. N. T. Wright 

concluye: “La iglesia vive en tensión entre la cruz y la resurrección, 

entre el presente marcado por el servicio y el futuro asegurado por la 

esperanza escatológica” (Paul for Everyone: 1 Corinthians, SPCK, 

2003, p. 12). 



 

Referencias 

 Fee, Gordon. The First Epistle to the Corinthians. NICNT. 

Grand Rapids: Eerdmans, 1987. 

 Green, Gene. The Letters to the Thessalonians. PNTC. Grand 

Rapids: Eerdmans, 2002. 

 Harris, Murray. The Second Epistle to the Corinthians. NIGTC. 

Grand Rapids: Eerdmans, 2005. 

 Hays, Richard. First Corinthians. Interpretation. Louisville: 

Westminster John Knox, 1997. 

 Thiselton, Anthony. The First Epistle to the Corinthians. 

NIGTC. Grand Rapids: Eerdmans, 2000. 

 Wanamaker, Charles. The Epistles to the Thessalonians. 

NIGTC. Grand Rapids: Eerdmans, 1990. 

 Wright, N. T. Paul for Everyone: 1 Corinthians. London: 

SPCK, 2003. 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 9 

Efesios, Filipenses, Colosenses y 

Filemón – unidad, gozo y vida en 

Cristo 

9.1 Introducción a las cartas del cautiverio 

Efesios, Filipenses, Colosenses y Filemón fueron escritas por Pablo 

durante su encarcelamiento en Roma (aprox. 60–62 d.C.). Estas cartas 

muestran cómo la fe cristiana se vive en medio de la adversidad, 

revelando que la prisión no detiene la misión. En ellas, Pablo 

profundiza en la unidad de la iglesia, la supremacía de Cristo y la 

alegría que proviene del evangelio. 

Son cartas pastorales y teológicas a la vez: exhortan a comunidades 

reales con problemas concretos, mientras presentan una visión sublime 

de Cristo exaltado. Markus Barth comenta: “Las cartas de la prisión 

revelan a un Pablo que, aunque encadenado, muestra la libertad y 

plenitud que solo se encuentran en Cristo” (Ephesians, AB, Doubleday, 

1974, p. 52). 

9.2 Efesios: la unidad de la iglesia en Cristo 

Efesios presenta una visión elevada de la iglesia como el cuerpo de 

Cristo, compuesto de judíos y gentiles reconciliados en un solo pueblo. 

La unidad es posible porque Cristo derribó el muro de separación y creó 

una nueva humanidad (Ef 2:14-16). 

La carta llama a vivir en esa unidad por medio de la humildad, la 

paciencia y el amor. Andrew Lincoln afirma: “Efesios ofrece la visión 



más grandiosa de la iglesia como comunidad cósmica y reconciliada en 

Cristo” (Ephesians, WBC, Word, 1990, p. lxxi). 

9.3 Filipenses: gozo en medio de la 

adversidad 

Filipenses es conocida como la “carta del gozo”. Pablo, desde la 

prisión, anima a los creyentes a regocijarse siempre en el Señor (Fil 

4:4). El gozo no depende de las circunstancias, sino de la comunión con 

Cristo y de la esperanza en su obra redentora. 

El himno cristológico de Filipenses 2:5-11 revela la humildad y 

exaltación de Cristo como modelo de vida para los creyentes. Gordon 

Fee comenta: “El tema de Filipenses es la vida en Cristo como 

participación gozosa en su sufrimiento, servicio y victoria” (Paul’s 

Letter to the Philippians, NICNT, Eerdmans, 1995, p. 29). 

9.4 Colosenses: la supremacía de Cristo 

Colosenses responde a enseñanzas que amenazaban con disminuir la 

suficiencia de Cristo, quizás un sincretismo de filosofía y religiosidad 

local. Pablo afirma que Cristo es la imagen del Dios invisible y que en 

Él habita toda la plenitud de la Deidad (Col 1:15-19; 2:9). 

La carta subraya que Cristo es suficiente para la salvación y la vida 

cristiana. N. T. Wright afirma: “Colosenses proclama la absoluta 

centralidad y supremacía de Cristo en la creación, la redención y la 

iglesia” (Colossians and Philemon, TNTC, IVP, 1986, p. 47). 

9.5 Filemón: perdón y reconciliación en 

Cristo 

En Filemón, Pablo intercede por Onésimo, un esclavo fugitivo que 

había llegado a la fe en Cristo. Pablo apela a Filemón a recibirlo “no ya 

como esclavo, sino como hermano amado” (Flm 16). Este breve escrito 



es un testimonio del poder transformador del evangelio en las relaciones 

sociales. 

La carta muestra cómo la fe en Cristo redefine jerarquías y crea 

verdadera fraternidad. F. F. Bruce comenta: “Filemón es una parábola 

viva de la reconciliación cristiana y de cómo el evangelio transforma 

las estructuras humanas” (The Epistles to the Colossians, to Philemon, 

and to the Ephesians, NICNT, Eerdmans, 1984, p. 216). 

9.6 La ética cristiana en las cartas del 

cautiverio 

Estas cartas contienen exhortaciones éticas que llaman a los creyentes a 

vivir de manera coherente con su identidad en Cristo. Efesios presenta 

el “andar digno de la vocación” (Ef 4:1), Filipenses exhorta a tener la 

mente de Cristo (Fil 2:5), y Colosenses llama a buscar las cosas de 

arriba (Col 3:1). 

La ética cristiana no es legalismo, sino fruto de la unión con Cristo. 

Peter O’Brien afirma: “En estas cartas, la exhortación ética está 

inseparablemente ligada a la teología: ser en Cristo determina cómo 

vivir en el mundo” (The Letter to the Ephesians, PNTC, Eerdmans, 

1999, p. 39). 

9.7 Unidad, gozo y vida en Cristo 

El hilo conductor de estas cuatro cartas es la plenitud de vida que se 

encuentra en Cristo: unidad en la iglesia, gozo en medio de las pruebas, 

supremacía de Cristo sobre todo y reconciliación en las relaciones 

humanas. Todas ellas muestran que la vida cristiana es tanto 

comunitaria como personal, práctica y espiritual. 

Su mensaje sigue siendo actual: la iglesia de hoy necesita recordar que 

en Cristo hay suficiente gracia para sostener la unidad, gozo para 

enfrentar la adversidad y poder para transformar la sociedad. Ralph 

Martin concluye: “Las cartas del cautiverio nos recuerdan que Cristo 



es todo, y en Él se encuentra el secreto de la verdadera vida” 

(Ephesians, Colossians, and Philemon, NCB, Wipf & Stock, 1993, p. 

14). 

Referencias 

 Barth, Markus. Ephesians. AB. Garden City: Doubleday, 1974. 

 Bruce, F. F. The Epistles to the the Colossians, to Philemon, and 

to the Ephesians. NICNT. Grand Rapids: Eerdmans, 1984. 

 Fee, Gordon. Paul’s Letter to the Philippians. NICNT. Grand 

Rapids: Eerdmans, 1995. 

 Lincoln, Andrew. Ephesians. WBC. Dallas: Word, 1990. 

 Martin, Ralph. Ephesians, Colossians, and Philemon. NCB. 

Eugene: Wipf & Stock, 1993. 

 O’Brien, Peter. The Letter to the Ephesians. PNTC. Grand 

Rapids: Eerdmans, 1999. 

 Wright, N. T. Colossians and Philemon. TNTC. Downers 

Grove: IVP, 1986. 

 

 

 

 

 

 



 

Capítulo 10 

1 y 2 Timoteo, Tito – liderazgo, 

doctrina y vida comunitaria 

10.1 Introducción a las cartas pastorales 

Las epístolas a Timoteo y Tito, conocidas como cartas pastorales, 

fueron escritas por Pablo a dos de sus colaboradores más cercanos, con 

el propósito de instruirlos en el cuidado de la iglesia. A diferencia de las 

cartas dirigidas a comunidades, estas se centran en líderes individuales, 

abordando organización, liderazgo y sana doctrina. 

Reflejan la preocupación de Pablo por la continuidad de la misión y la 

estabilidad de la iglesia frente a falsas enseñanzas. Philip Towner 

afirma: “Las cartas pastorales muestran la transición de Pablo del 

fundador al mentor, preocupado por la transmisión fiel del evangelio” 

(The Letters to Timothy and Titus, NICNT, Eerdmans, 2006, p. 23). 

10.2 La importancia de la sana doctrina 

Un tema constante en las tres cartas es la necesidad de preservar la sana 

doctrina frente a los falsos maestros. Pablo exhorta a Timoteo a guardar 

“el buen depósito” (2 Ti 1:14) y a Tito a “retener la palabra fiel” (Tit 

1:9). La enseñanza sana es la base para una iglesia saludable. 

La doctrina no es solo teoría, sino que forma la vida y conducta de los 

creyentes. William Mounce comenta: “En las cartas pastorales, la sana 

doctrina no es abstracta: está diseñada para producir vidas piadosas 

en la comunidad” (Pastoral Epistles, WBC, Word, 2000, p. lxviii). 



10.3 Requisitos del liderazgo cristiano 

Las epístolas ofrecen listas detalladas de las cualidades que deben tener 

obispos y diáconos (1 Ti 3; Tit 1). Más que habilidades técnicas, se 

enfatiza el carácter: irreprensibles, sobrios, hospitalarios, fieles en el 

hogar y en el testimonio público. 

El liderazgo en la iglesia se fundamenta en la integridad y el servicio, 

no en la ambición o el poder. George Knight explica: “Los requisitos 

para los líderes en las pastorales reflejan la convicción de que la vida 

es el mensaje más convincente del evangelio” (The Pastoral Epistles, 

NIGTC, Eerdmans, 1992, p. 158). 

10.4 El papel de la Palabra y la enseñanza 

En las cartas, Pablo insiste en la centralidad de la Escritura y la 

enseñanza. A Timoteo se le exhorta a “predicar la palabra, a tiempo y 

fuera de tiempo” (2 Ti 4:2), mientras que a Tito se le instruye a enseñar 

lo que es conforme a la sana doctrina (Tit 2:1). 

La Palabra de Dios es el instrumento de formación, corrección y 

edificación en la iglesia. Donald Guthrie señala: “Las pastorales 

presentan la Escritura como norma suficiente y autoritativa para la 

vida y misión de la iglesia” (The Pastoral Epistles, Tyndale, IVP, 1990, 

p. 49). 

10.5 La vida comunitaria y el orden en la 

iglesia 

Las epístolas también regulan la vida comunitaria: el trato a ancianos, 

viudas y jóvenes (1 Ti 5), la disciplina eclesial y la organización 

interna. El orden en la iglesia refleja la naturaleza de Dios como Dios 

de paz y no de confusión. 



Este énfasis en el orden busca que la iglesia sea testimonio en medio de 

la sociedad. I. Howard Marshall comenta: “La organización eclesial en 

las pastorales no es un fin en sí mismo, sino un medio para el 

testimonio del evangelio en el mundo” (The Pastoral Epistles, ICC, 

T&T Clark, 1999, p. 72). 

10.6 El ejemplo de piedad en los líderes 

Más allá de la doctrina y el orden, Pablo llama a Timoteo y Tito a ser 

ejemplos de piedad. A Timoteo le dice: “Sé ejemplo de los creyentes en 

palabra, conducta, amor, fe y pureza” (1 Ti 4:12). El liderazgo se ejerce 

con la autoridad de una vida coherente. 

La espiritualidad personal del líder es inseparable de su ministerio 

público. Ben Witherington subraya: “La verdadera autoridad pastoral 

proviene de la coherencia entre lo que se enseña y lo que se vive” 

(Letters and Homilies for Hellenized Christians, Vol. 1, IVP, 2006, p. 

311). 

10.7 Liderazgo, doctrina y misión en 

continuidad 

En conjunto, las cartas pastorales presentan un modelo de iglesia 

centrada en la Palabra, dirigida por líderes íntegros y comprometida con 

la sana doctrina. Todo ello apunta a la misión: que la iglesia sea 

columna y baluarte de la verdad (1 Ti 3:15). 

El legado de Pablo a Timoteo y Tito es asegurar la continuidad del 

evangelio en medio de los desafíos. Craig Blomberg resume: “Las 

cartas pastorales nos recuerdan que la iglesia florece cuando la 

doctrina, el liderazgo y la vida comunitaria se mantienen en fidelidad 

al evangelio” (From Pentecost to Patmos, B&H, 2006, p. 354). 

 



Referencias 

 Blomberg, Craig. From Pentecost to Patmos. Nashville: B&H, 

2006. 

 Guthrie, Donald. The Pastoral Epistles. Tyndale. Downers 

Grove: IVP, 1990. 

 Knight, George. The Pastoral Epistles. NIGTC. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1992. 

 Marshall, I. Howard. The Pastoral Epistles. ICC. Edinburgh: 

T&T Clark, 1999. 

 Mounce, William. Pastoral Epistles. WBC. Nashville: Word, 

2000. 

 Towner, Philip. The Letters to Timothy and Titus. NICNT. 

Grand Rapids: Eerdmans, 2006. 

 Witherington, Ben. Letters and Homilies for Hellenized 

Christians, Vol. 1. Downers Grove: IVP, 2006. 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 11 

Hebreos, Santiago, 1-2 Pedro, 1-3 

Juan, Judas – perseverancia y 

verdad en medio de la prueba 

11.1 Introducción a las cartas generales 

Las llamadas cartas generales o católicas abarcan Hebreos, Santiago, 1-

2 Pedro, 1-3 Juan y Judas. Se denominan así porque, en su mayoría, no 

están dirigidas a una comunidad específica, sino a un público más 

amplio. Estas cartas abordan temas de perseverancia, santidad, defensa 

de la fe y vida comunitaria. 

En ellas se percibe la preocupación pastoral por iglesias enfrentadas a 

persecución, falsas enseñanzas y divisiones internas. Karen Jobes 

comenta: “Las cartas generales son un testimonio de cómo la fe 

cristiana debía encarnarse en la vida diaria y mantenerse firme frente a 

la oposición” (Letters to the Church, Zondervan, 2011, p. 19). 

11.2 Hebreos: la superioridad de Cristo 

La carta a los Hebreos exalta a Cristo como sumo sacerdote perfecto y 

mediador del nuevo pacto. Jesús es presentado como superior a los 

ángeles, Moisés, Aarón y los sacrificios del templo. En Él se cumple 

todo el plan redentor de Dios. 

Hebreos exhorta a los creyentes a perseverar, mostrando que apartarse 

de Cristo es volver a la sombra en lugar de permanecer en la realidad. F. 

F. Bruce afirma: “Hebreos muestra la supremacía absoluta de Cristo y 

llama a la fe perseverante como única respuesta adecuada” (The 

Epistle to the Hebrews, NICNT, Eerdmans, 1990, p. 27). 



11.3 Santiago: fe y obras en acción 

La carta de Santiago resalta la dimensión práctica de la fe cristiana. La 

fe sin obras está muerta (Stg 2:17), lo que significa que la verdadera fe 

se expresa en actos de justicia, amor y control de la lengua. 

Lejos de contradecir a Pablo, Santiago complementa la enseñanza sobre 

la fe, mostrando que la gracia produce vida transformada. Douglas Moo 

explica: “Santiago enfatiza que la fe genuina es activa, concreta y se 

manifiesta en la vida diaria” (The Letter of James, PNTC, Eerdmans, 

2000, p. 49). 

11.4 1 y 2 Pedro: esperanza en medio del 

sufrimiento y firmeza ante falsos maestros 

1 Pedro anima a los cristianos perseguidos, recordándoles que son un 

pueblo escogido, llamado a soportar pruebas con esperanza en la gloria 

venidera (1 Pe 1:6-7). La carta subraya la identidad de los creyentes 

como “real sacerdocio” y “nación santa”. 

2 Pedro, en contraste, advierte contra falsos maestros que distorsionan 

el evangelio y niegan la venida de Cristo. Peter Davids observa: “Las 

cartas de Pedro equilibran la esperanza en medio del sufrimiento con 

la necesidad de discernimiento frente a la falsedad doctrinal” (The 

Letters of 2 Peter and Jude, PNTC, Eerdmans, 2006, p. 12). 

11.5 1, 2 y 3 Juan: amor, verdad y 

discernimiento 

Las cartas joánicas destacan la centralidad del amor y la verdad en la 

vida cristiana. 1 Juan enfatiza que Dios es amor y que sus hijos deben 

amarse unos a otros (1 Jn 4:7-8). También insiste en que la verdadera fe 

reconoce a Jesús como el Hijo de Dios encarnado. 



2 y 3 Juan advierten sobre los falsos maestros y la hospitalidad 

cristiana, mostrando la tensión entre la apertura y el discernimiento. 

Stephen Smalley comenta: “Las cartas de Juan llaman a mantener la 

unidad de la iglesia en el amor, pero nunca a expensas de la verdad” 

(1, 2, 3 John, WBC, Word, 1984, p. xxx). 

11.6 Judas: contender ardientemente por la 

fe 

La carta de Judas es breve pero contundente, exhortando a los creyentes 

a “contender ardientemente por la fe” (Jud 3). Denuncia a los falsos 

maestros que se infiltran en la iglesia y tergiversan la gracia en 

libertinaje. 

Judas recuerda a la iglesia que debe mantenerse firme en la oración y en 

el amor de Dios mientras espera la misericordia de Cristo. Richard 

Bauckham afirma: “Judas revela la seriedad del peligro de la falsa 

enseñanza y la necesidad urgente de defender la fe apostólica” (Jude 

and the Relatives of Jesus in the Early Church, T&T Clark, 1990, p. 

184). 

11.7 Perseverancia y verdad en medio de la 

prueba 

En conjunto, estas cartas enseñan a perseverar en la fe frente a pruebas 

externas y a defender la verdad frente a amenazas internas. La 

perseverancia se cultiva fijando la mirada en Cristo, mientras la verdad 

se guarda mediante la sana doctrina y la vida en santidad. 

Son un recordatorio de que la iglesia debe vivir en amor, firme en la fe 

y vigilante ante el error. Scot McKnight concluye: “Las cartas 

generales forman un mosaico de la vida cristiana: perseverar en el 

sufrimiento, practicar la justicia, amar en la verdad y resistir la 

falsedad” (The Letter of James, NICNT, Eerdmans, 2011, p. 21). 



Referencias 

 Bauckham, Richard. Jude and the Relatives of Jesus in the Early 

Church. Edinburgh: T&T Clark, 1990. 

 Bruce, F. F. The Epistle to the Hebrews. NICNT. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1990. 

 Davids, Peter. The Letters of 2 Peter and Jude. PNTC. Grand 

Rapids: Eerdmans, 2006. 

 Jobes, Karen. Letters to the Church. Grand Rapids: Zondervan, 

2011. 

 McKnight, Scot. The Letter of James. NICNT. Grand Rapids: 

Eerdmans, 2011. 

 Moo, Douglas. The Letter of James. PNTC. Grand Rapids: 

Eerdmans, 2000. 

 Smalley, Stephen. 1, 2, 3 John. WBC. Waco: Word, 1984. 

 

 

 

 

 

 

 



Capítulo 12 

Apocalipsis – esperanza futura, 

victoria de Cristo y consumación 

del Reino 

12.1 Introducción y propósito del Apocalipsis 

El Apocalipsis, escrito por el apóstol Juan en la isla de Patmos hacia 

fines del siglo I, es un libro profético y pastoral que combina visiones, 

símbolos y exhortaciones. Su propósito no es alimentar especulaciones, 

sino fortalecer a la iglesia perseguida con la certeza de la victoria de 

Cristo. 

El mensaje central es que la historia no está fuera de control, sino bajo 

el dominio del Señor resucitado. Grant Osborne afirma: “Apocalipsis es 

un manual de discipulado para tiempos de crisis, llamando a la 

fidelidad con la esperanza de la victoria final” (Revelation, BECNT, 

Baker, 2002, p. 23). 

12.2 Cristo glorificado y las cartas a las 

iglesias 

El libro comienza con la visión de Cristo glorificado en medio de los 

siete candeleros (Ap 1), simbolizando su presencia entre las iglesias. 

Los capítulos 2 y 3 contienen cartas dirigidas a siete comunidades de 

Asia Menor, con palabras de ánimo, corrección y promesas para los 

vencedores. 

Estas cartas revelan que cada iglesia enfrenta desafíos distintos, pero 

todas son llamadas a perseverar en fidelidad. Craig Keener comenta: 

“Las cartas a las iglesias muestran que la victoria final comienza con 



la fidelidad en el presente” (Revelation, NIVAC, Zondervan, 2000, p. 

91). 

12.3 El trono de Dios y el Cordero 

En los capítulos 4 y 5, Juan contempla el trono celestial, donde Dios 

reina soberano, y al Cordero inmolado que es digno de abrir el libro 

sellado. Esta visión establece que la historia está en manos de Cristo, el 

único digno de ejecutar el plan divino. 

El Cordero es exaltado como vencedor por su sacrificio, no por la 

fuerza militar. Richard Bauckham escribe: “La visión del Cordero en el 

trono es el corazón de Apocalipsis: el poder de Dios se manifiesta en el 

sacrificio redentor” (The Theology of the Book of Revelation, 

Cambridge, 1993, p. 61). 

12.4 Los juicios y la soberanía de Dios 

Apocalipsis describe una serie de juicios simbolizados en sellos, 

trompetas y copas. Estos juicios muestran la justicia de Dios frente al 

pecado y la rebelión del mundo. Aunque provocan temor, revelan que 

nada escapa al gobierno divino. 

Más que un calendario literal, son representaciones del conflicto 

espiritual y del desenlace histórico bajo el plan de Dios. G. K. Beale 

explica: “Los juicios de Apocalipsis son realidades teológicas que 

expresan cómo Dios confronta y derrota el mal en la historia” (The 

Book of Revelation, NIGTC, Eerdmans, 1999, p. 201). 

12.5 La lucha contra la bestia y Babilonia 

El libro presenta a la bestia, el falso profeta y Babilonia como símbolos 

de poderes políticos, religiosos y económicos opuestos a Dios. 

Representan la rebelión humana organizada contra el Cordero y su 

pueblo. 



Sin embargo, el mensaje es claro: estos poderes tienen un tiempo 

limitado y serán derrotados. Adela Yarbro Collins señala: “Apocalipsis 

desenmascara la pretensión de los imperios humanos y revela su 

carácter idolátrico y transitorio” (Crisis and Catharsis, Westminster 

John Knox, 1984, p. 142). 

12.6 La victoria final de Cristo 

En los capítulos finales, Cristo regresa como Rey de reyes y Señor de 

señores, derrotando a sus enemigos y estableciendo su reino eterno (Ap 

19–20). La visión del juicio final asegura que el mal no prevalecerá y 

que la justicia divina será establecida plenamente. 

La victoria de Cristo no solo es militar, sino cósmica, inaugurando la 

renovación de todas las cosas. Leon Morris afirma: “Apocalipsis 

proclama la victoria definitiva de Cristo sobre el mal y la certeza de 

que su reino será consumado” (The Revelation of St. John, TNTC, 

Eerdmans, 1987, p. 237). 

12.7 Cielos nuevos y tierra nueva 

El libro culmina con la visión de la nueva Jerusalén, donde Dios habita 

con su pueblo y enjuga toda lágrima (Ap 21–22). La esperanza cristiana 

no es evasión del mundo, sino su transformación y consumación en la 

presencia de Dios. 

La promesa final es la comunión eterna con Dios en un mundo 

renovado, donde ya no habrá muerte, llanto ni dolor. N. T. Wright 

concluye: “La esperanza de Apocalipsis no es escapar de la creación, 

sino verla renovada bajo el señorío del Cordero” (Revelation for 

Everyone, SPCK, 2011, p. 213). 

Referencias 



 Bauckham, Richard. The Theology of the Book of Revelation. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1993. 

 Beale, G. K. The Book of Revelation. NIGTC. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1999. 

 Collins, Adela Yarbro. Crisis and Catharsis: The Power of the 

Apocalypse. Louisville: Westminster John Knox, 1984. 

 Keener, Craig. Revelation. NIVAC. Grand Rapids: Zondervan, 

2000. 

 Morris, Leon. The Revelation of St. John. TNTC. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1987. 

 Osborne, Grant. Revelation. BECNT. Grand Rapids: Baker, 

2002. 

 Wright, N. T. Revelation for Everyone. London: SPCK, 2011. 

 


