Instituto Biblico
Fe Cultural

Hermenéutica



Capitulo 1

Introduccion a la Hermenéutica —
qué es, su importancia y
principios basicos de
interpretacion biblica

1.1 Definicion de hermenéutica

La hermenéutica es la disciplina que estudia los principios y métodos de
interpretacion de textos, y en el contexto cristiano, se enfoca en la
correcta interpretacion de la Biblia. EI término proviene del griego
herméneuein, que significa “interpretar” o “explicar”. La hermenéutica
busca descubrir el significado original del texto inspirado y su
aplicacion a la vida actual.

Anthony Thiselton explica: “La hermenéutica no es un lujo académico,
sino una necesidad vital para toda comunidad de fe que quiera
escuchar correctamente la voz de Dios en la Escritura” (New Horizons
in Hermeneutics, Zondervan, 1992, p. 11).

1.2 Importancia de la hermenéutica biblica

La Biblia es la revelacion escrita de Dios, pero no siempre es sencilla de
interpretar. La hermenéutica ayuda a evitar errores, distorsiones y usos
indebidos de la Palabra. Una correcta interpretacion es esencial para la
sana doctrina, la predicacion y la vida cristiana.

Bernard Ramm escribio: “El descuido de la hermenéutica produce
errores de interpretacion que, a su vez, conducen a errores de doctrina
vy de practica” (Protestant Biblical Interpretation, Baker, 1970, p. 1).



1.3 Principio de la centralidad de Cristo

Toda la Escritura apunta a Cristo como su centro (Lc 24:27). La
hermenéutica cristiana reconoce que, aunque cada pasaje tiene un
contexto historico y literario, encuentra su plenitud en la obra de Jesus.
Esto evita lecturas moralistas o fragmentadas que pierden de vista el
plan redentor.

Graeme Goldsworthy afirma: “El evangelio de Jesucristo es la clave
hermenéutica para toda la Biblia” (Gospel and Kingdom, Paternoster,
1981, p. 47).

1.4 Principio historico-gramatical

El método historico-gramatical busca interpretar el texto considerando
su contexto original: el idioma, la cultura y las circunstancias histéricas
en que fue escrito. Este principio evita interpretaciones subjetivas y
anacronicas, honrando la intencion del autor inspirado.

Milton Terry subraya: “El sentido de la Escritura debe ser el sentido
que los escritores inspirados tuvieron en mente, y no lo que nosotros
arbitrariamente queramos imponer” (Biblical Hermeneutics,
Zondervan, 1986, p. 205).

1.5 Principio de la analogia de la fe

La Biblia debe interpretarse a la luz de la Biblia. Este principio afirma
la unidad y coherencia de la revelacién divina: un pasaje oscuro debe
ser entendido a la luz de pasajes més claros. La Escritura no se
contradice, pues tiene un solo Autor supremo: Dios.

John Owen escribio: “La regla mds segura de interpretacion es
comparar la Escritura consigo misma, porque el Espiritu Santo nunca
se contradice” (The Works of John Owen, Banner of Truth, 1967, vol.
4, p. 320).



1.6 Principio del contexto literario y
canénico

Ningun versiculo puede interpretarse aisladamente de su contexto. El

sentido se descubre considerando el parrafo, el libro y el conjunto del

canon biblico. Ignorar este principio ha producido herejias y doctrinas
erradas a lo largo de la historia.

Gordon Fee afirma: “Un texto sin contexto es un pretexto para el
error” (How to Read the Bible for All Its Worth, Zondervan, 2003, p.
27).

1.7 Conclusion: hermenéutica como
obediencia a la Palabra

La hermenéutica no es solo un ejercicio académico, sino un acto de
obediencia y reverencia hacia Dios. Interpretar bien la Escritura permite
vivirla correctamente. La meta final no es solo entender el texto, sino
ser transformados por él.

Kevin Vanhoozer resume: “Interpretar la Escritura fielmente es
participar en el drama de redencion, escuchando a Dios para
responder con obediencia” (Is There a Meaning in This Text?,
Zondervan, 1998, p. 457).

Referencias

e Fee, Gordon & Stuart, Douglas. How to Read the Bible for All
Its Worth. Grand Rapids: Zondervan, 2003.

e Goldsworthy, Graeme. Gospel and Kingdom. Exeter:
Paternoster Press, 1981.

e Owen, John. The Works of John Owen. Vol. 4. Edinburgh:
Banner of Truth, 1967.



Ramm, Bernard. Protestant Biblical Interpretation. Grand
Rapids: Baker, 1970.

Terry, Milton. Biblical Hermeneutics. Grand Rapids:
Zondervan, 1986.

Thiselton, Anthony. New Horizons in Hermeneutics. Grand
Rapids: Zondervan, 1992.

Vanhoozer, Kevin. Is There a Meaning in This Text?. Grand
Rapids: Zondervan, 1998.



Capitulo 2

Inspiracion y Autoridad de la
Escritura — por qué la Biblia es

unica y confiable como Palabra
de Dios

2.1 La Biblia como Palabra inspirada

La Biblia afirma ser inspirada por Dios, es decir, “soplada” por el
Espiritu Santo (2 Ti 3:16). La inspiracién no significa un dictado
mecénico, sino la accion sobrenatural de Dios usando a autores
humanos para comunicar su verdad sin error. Esta doctrina fundamenta
la confianza en que la Escritura es la voz misma de Dios.

B. B. Warfield explica: “La inspiracion hace de la Biblia no solo un
registro humano de experiencias religiosas, sino la misma Palabra de
Dios en forma escrita” (The Inspiration and Authority of the Bible,
Presbyterian and Reformed, 1948, p. 133).

2.2 La autoridad divina de la Escritura

La Biblia posee autoridad suprema porque su autor Gltimo es Dios
mismo. No es la iglesia la que le confiere autoridad, sino que la
reconoce como tal. Asi, la Escritura es la norma de fe y conducta por
encima de tradiciones, experiencias o filosofias humanas.

Wayne Grudem afirma: “La autoridad de la Escritura significa que
todas las palabras de la Biblia son palabras de Dios en tal manera que
desobedecer o no creer en ellas es desobedecer o no creer en Dios”
(Systematic Theology, Zondervan, 1994, p. 73).



2.3 La unidad de la revelacion

A pesar de haber sido escrita durante mas de 1,500 afios por unos 40
autores diferentes, la Biblia presenta una notable unidad tematica: el
plan de redencion de Dios en Cristo. Esta coherencia es evidencia de su
origen divino y de la guia del Espiritu Santo en la historia de la
redaccion.

John Stott comenta: “La unidad de la Escritura es testimonio de que
detrés de los autores humanos hubo un solo Autor divino que dirigi6 el
proceso” (Understanding the Bible, InterVarsity, 1972, p. 31).

2.4 La veracidad de la Palabra

La doctrina de la inerrancia ensefia que la Biblia es verdadera y
confiable en todo lo que afirma en sus autografos originales. Esto no
niega la diversidad de géneros literarios o el uso de lenguaje humano,
sino que asegura que lo que Dios quiso comunicar esta libre de error.

Norman Geisler resume: “Si la Biblia es la Palabra de Dios, y Dios no
puede errar, entonces la Biblia no puede errar” (Inerrancy, Zondervan,
1980, p. 16).

2.5 La suficiencia de la Escritura

La Biblia contiene todo lo necesario para la salvacion, la vida cristiana
y la practica de la fe. Aunque no responde a cada pregunta moderna,
revela lo esencial para conocer y obedecer a Dios. Este principio,
recuperado en la Reforma bajo la doctrina de Sola Scriptura, afirma que
nada debe afadirse ni restarse de la Palabra.

John Frame lo expresa asi: “La suficiencia de la Escritura significa que
no necesitamos mas revelacion para conocer la voluntad de Dios en lo
esencial” (The Doctrine of the Word of God, P&R, 2010, p. 225).



2.6 La claridad de la Palabra

La Biblia es clara en su mensaje esencial: la salvacion en Cristo puede
ser entendida por cualquier creyente con la ayuda del Espiritu Santo.
Aunque algunos pasajes sean dificiles, el nicleo del evangelio es
accesible para todos. Esto resalta la responsabilidad personal y
comunitaria de leer y aplicar la Palabra.

Martin Lutero escribio: “Las Escrituras son en si mismas la luz mas

clara, y explican y prueban a si mismas” (The Bondage of the Will,
Revell, 1957, p. 91).

2.7 Conclusion: la Palabra como fundamento
Seguro

La inspiracion y autoridad de la Biblia la hacen Unica entre todos los
escritos religiosos. Ella no solo informa, sino que transforma, pues es
viva y eficaz (Heb 4:12). El creyente puede confiar plenamente en ella
como guia segura para la vida, la fe y la mision de la iglesia.

J. I. Packer concluye: “La Biblia es la voz de Dios en forma escrita, tan
confiable como si EIl hablara en persona” (God Has Spoken, Baker,
1979, p. 81).

Referencias

e Frame, John. The Doctrine of the Word of God. Phillipsburg:
P&R Publishing, 2010.

e Geisler, Norman. Inerrancy. Grand Rapids: Zondervan, 1980.

e Grudem, Wayne. Systematic Theology. Grand Rapids:
Zondervan, 1994.

e Luther, Martin. The Bondage of the Will. Grand Rapids: Revell,
1957.

e Packer, J. I. God Has Spoken. Grand Rapids: Baker, 1979.



Stott, John. Understanding the Bible. Downers Grove:
InterVarsity, 1972,

Warfield, B. B. The Inspiration and Authority of the Bible.
Philadelphia: Presbyterian and Reformed, 1948.



Capitulo 3

El Papel del Espiritu Santo en la
Interpretacion Biblica —
iluminacion y discernimiento
espiritual

3.1 Introduccion: el Espiritu como Maestro
divino

La hermenéutica cristiana reconoce que la Biblia no puede ser
entendida plenamente solo con métodos humanos. Es necesaria la obra
del Espiritu Santo para abrir los ojos del corazén y permitir que el
creyente reciba la verdad de Dios. La iluminacion no produce nueva
revelacion, sino comprension de la revelacion ya dada.

John Calvin afirmé: “La Palabra no tendrd autoridad hasta que sea
confirmada por el testimonio interior del Espiritu” (Institutes of the
Christian Religion, Westminster Press, 1960, 1.7.4, p. 79).

3.2 La iluminacion espiritual frente a la
ceguera natural

El pecado oscurece la mente humana y la hace incapaz de discernir la
verdad divina por si misma (1 Co 2:14). El Espiritu Santo rompe esa
ceguera espiritual y permite al creyente captar el sentido verdadero de la
Escritura.

Anthony Thiselton comenta: “La iluminacion del Espiritu no afiade
significado nuevo, sino que abre al lector a la dimensidn real del texto



que, de otro modo, permaneceria cerrado” (The Two Horizons,
Eerdmans, 1980, p. 120).

3.3 El Espiritu y la unidad de la verdad

La iluminacién del Espiritu garantiza que los creyentes, guiados por la
misma fuente, puedan llegar a una comprension coherente de la
Escritura. Aunque existan diferencias interpretativas, el Espiritu lleva a
la iglesia a la unidad esencial en la verdad del evangelio.

J. I. Packer explica: “El Espiritu Santo actiia como intérprete, no para
suplantar la exégesis, sino para hacerla fructifera y conducirla a la
verdad que glorifica a Cristo” (Knowing God, IVP, 1973, p. 71).

3.4 La obra del Espiritu en la aplicacion
personal

El Espiritu no solo ilumina la mente para comprender, sino que también
aplica la Palabra al corazdn, produciendo conviccion, arrepentimiento y
obediencia. La verdadera interpretacion se evidencia en la
transformacion de la vida, no solo en el conocimiento académico.

John Owen escribid: “El Espiritu Santo es quien hace eficaz la
Palabra, aplicandola a la conciencia y grabandola en el corazén del
creyente” (The Works of John Owen, Banner of Truth, 1967, vol. 3, p.
112).

3.5 La relacion entre Espiritu y método
exegeético

La iluminacidn espiritual no sustituye el estudio riguroso del texto
biblico, sino que lo complementa. EI Espiritu guia al intérprete a través
de un método responsable, evitando tanto el racionalismo frio como el
misticismo subjetivo.



Kevin Vanhoozer sefiala: “El Espiritu Santo no anula la tarea
hermenéutica, sino que la redime, haciendo que el texto sea escuchado
como la Palabra viva de Dios” (Is There a Meaning in This Text?,
Zondervan, 1998, p. 455).

3.6 El Espiritu y la comunidad de fe

La interpretacion biblica no es un esfuerzo aislado, sino que ocurre en el
contexto de la iglesia. El Espiritu guia al pueblo de Dios
colectivamente, protegiendo de interpretaciones privadas que
distorsionen la verdad. La tradicion cristiana, sometida a la Escritura, es
parte de este proceso comunitario.

Craig Blomberg comenta: “El Espiritu Santo obra no solo en
individuos, sino en la comunidad de fe, para preservar la verdad y
guiar a la iglesia en la interpretacion” (Can We Still Believe the
Bible?, Brazos, 2014, p. 102).

3.7 Conclusion: dependencia del Espiritu
para la verdadera comprension

La hermenéutica cristiana reconoce que sin el Espiritu Santo, la Biblia
puede ser estudiada como un texto literario mas, pero nunca sera
recibida como Palabra de Dios. El intérprete debe depender en oracion
de la obra del Espiritu, quien ilumina, aplica y transforma.

Wayne Grudem resume: “La iluminacion del Espiritu es necesaria

para recibir la Escritura como la Palabra de Dios de manera personal
v salvadora” (Systematic Theology, Zondervan, 1994, p. 108).

Referencias

e Blomberg, Craig. Can We Still Believe the Bible?. Grand
Rapids: Brazos Press, 2014.



Calvin, John. Institutes of the Christian Religion. Philadelphia:
Westminster Press, 1960.

Grudem, Wayne. Systematic Theology. Grand Rapids:
Zondervan, 1994.

Owen, John. The Works of John Owen. Vol. 3. Edinburgh:
Banner of Truth, 1967.

Packer, J. 1. Knowing God. Downers Grove: InterVarsity Press,
1973.

Thiselton, Anthony. The Two Horizons. Grand Rapids:
Eerdmans, 1980.

Vanhoozer, Kevin. Is There a Meaning in This Text?. Grand
Rapids: Zondervan, 1998.



Capitulo 4

Contexto Historico-Cultural —
entender las costumbres,
geografia y cultura biblica para
una interpretacion fiel

4.1 Introduccion: la importancia del
trasfondo historico-cultural

La Biblia fue escrita en un tiempo y lugar especifico, con costumbres,
estructuras sociales y practicas que difieren de las actuales. Ignorar
estos aspectos puede llevar a interpretaciones erroneas o anacronicas.
Conocer el trasfondo histérico-cultural ayuda al intérprete a captar
mejor el mensaje original.

Craig Keener afirma: “La comprension del trasfondo cultural es
crucial, porgue muchos pasajes biblicos son incomprensibles sin
referencia a su contexto social e historico” (The IVP Bible Background
Commentary: New Testament, VP, 1993, p. 10).

4.2 Geografia biblica y su influencia en la
interpretacion

La tierra de Israel, situada entre grandes imperios, fue escenario de
innumerables eventos biblicos. Su geografia —desiertos, montafias,
valles y mares— influy6 en la vida cotidiana y en las imagenes
teologicas usadas en la Escritura. Conocer la geografia ilumina
metaforas y narraciones.



John Beck comenta: “La geografia biblica no es un mero telon de
fondo, sino un actor que participa en la trama de la historia de la
redencion” (The Land of Milk and Honey, Concordia, 2011, p. 23).

4.3 Costumbres y vida cotidiana en tiempos
biblicos

El matrimonio, la agricultura, la vestimenta, los banquetes y las
practicas religiosas del antiguo Cercano Oriente forman parte del
contexto de muchos textos biblicos. Conocer estas costumbres permite
entender mejor parabolas, leyes y relatos histéricos.

Victor Matthews sefiala: “El conocimiento de las costumbres del
mundo antiguo es clave para interpretar con fidelidad los relatos del
Antiguo Testamento” (The Cultural World of the Old Testament, Baker,
2006, p. 19).

4.4 El trasfondo politico y religioso

Los reinos, imperios y sistemas religiosos del entorno biblico influyeron
en la vida del pueblo de Dios. Babilonia, Persia, Grecia y Roma no son
solo escenarios historicos, sino potencias que marcaron la teologia y el
mensaje profético. EI conocimiento de estas dindmicas da profundidad a
la lectura.

F. F. Bruce afirma: “Comprender la politica y religion del mundo
grecorromano es indispensable para captar el trasfondo del Nuevo
Testamento” (New Testament History, Doubleday, 1969, p. 21).

4.5 Lenguas biblicas y expresiones culturales

El hebreo, arameo y griego contienen expresiones idiomaticas propias
de su cultura. Una traduccion literal, sin atender al uso cultural de las
palabras, puede distorsionar el sentido original. El intérprete necesita
reconocer como la lengua refleja la cosmovision del pueblo biblico.



Moiseés Silva destaca: “El significado de las palabras estd
condicionado por el contexto cultural y linguistico; de ahi la
importancia de estudiar los idiomas biblicos” (Biblical Words and
Their Meaning, Zondervan, 1994, p. 37).

4.6 El mundo social y economico

Las estructuras familiares, el patronazgo, la esclavitud y la economia
agraria forman parte del trasfondo de las Escrituras. Conocer estas
realidades permite entender mejor las exhortaciones apostélicas, las
parabolas de Jesus y las leyes del Antiguo Testamento.

Kenneth Bailey sefiala: “La sensibilidad al trasfondo social del
Mediterraneo es esencial para captar la fuerza del mensaje de Jesus en
sus parabolas” (Jesus Through Middle Eastern Eyes, 1\VP, 2008, p. 45).

4.7 Conclusion: la Biblia en su mundo y en el
nuestro

El estudio del contexto histérico-cultural no relativiza el mensaje
biblico, sino que lo clarifica. Al comprender como la Palabra habl6 en
su tiempo, el intérprete puede aplicarla con mayor fidelidad y
pertinencia al presente. La Escritura es eterna, pero fue dada en un
marco histérico que debemos respetar.

Gordon Fee resume: “Solo cuando entendemos lo que significo el texto
en su propio mundo, podremos aplicarlo legitimamente al nuestro”
(How to Read the Bible for All Its Worth, Zondervan, 2003, p. 27).

Referencias

« Bailey, Kenneth. Jesus Through Middle Eastern Eyes. Downers
Grove: IVP Academic, 2008.

e Beck, John. The Land of Milk and Honey: An Introduction to the
Geography of the Bible. St. Louis: Concordia, 2011.



Bruce, F. F. New Testament History. Garden City: Doubleday,
1969.

Fee, Gordon & Stuart, Douglas. How to Read the Bible for All
Its Worth. Grand Rapids: Zondervan, 2003.

Keener, Craig. The IVP Bible Background Commentary: New
Testament. Downers Grove: VP, 1993.

Matthews, Victor. The Cultural World of the Old Testament.
Grand Rapids: Baker Academic, 2006.

Silva, Moisés. Biblical Words and Their Meaning: An
Introduction to Lexical Semantics. Grand Rapids: Zondervan,
1994,



Capitulo 5

Geéneros Literarios I — narrativa,
ley y poesia en la Biblia

5.1 Introduccion: la diversidad literaria de la
Biblia

La Biblia no es un libro uniforme, sino una coleccion de escritos con
diversos géneros literarios. Esta variedad enriquece la revelacion y
exige sensibilidad interpretativa. Reconocer el género es clave para
evitar lecturas erradas y respetar la intencién del autor.

Fee y Stuart advierten: “Un texto solo puede significar lo que el autor
pretendia que significara, y ese proposito se descubre en gran parte a
través de su género literario” (How to Read the Bible for All Its Worth,
Zondervan, 2003, p. 21).

5.2 La narrativa biblica: historia teoldgica

Mas del 40% de la Biblia esta escrita en forma narrativa. Estas historias
no son meros relatos historicos, sino narraciones teoldgicas que
muestran el caracter de Dios y su obra en la historia. La narrativa
biblica incluye relatos de creacion, pactos, reyes y profetas.

Craig Bartholomew comenta: “La narrativa biblica es la forma
privilegiada en que Dios comunica su plan redentor, situando a los
lectores dentro de la gran historia del mundo” (The Drama of
Scripture, Baker, 2004, p. 27).

5.3 Caracteristicas de la narrativa biblica



Las narraciones biblicas incluyen personajes, tramas, dialogos y giros
dramaéticos. Aunque transmiten hechos reales, seleccionan y estructuran
los eventos para resaltar la accion de Dios. El lector debe reconocer que
el propdsito central no es el héroe humano, sino el Dios que actla.

Robert Alter sefiala: “La narrativa biblica no busca entretenimiento,
sino comunicar verdades teoldgicas a través de una prosa sobria y
cargada de significado” (The Art of Biblical Narrative, Basic Books,
1981, p. 23).

5.4 La ley en la Biblia: expresion de la
voluntad de Dios

Los textos legales —especialmente en Exodo, Levitico, NGmeros y
Deuteronomio— expresan la voluntad de Dios para su pueblo en la vida
moral, social y ceremonial. Aunque dados en un contexto historico
especifico, revelan principios eternos que se cumplen y encuentran su
plenitud en Cristo.

Christopher Wright afirma: “La ley del Antiguo Testamento es una guia
ética, porque refleja el caracter justo y santo de Dios” (Old Testament
Ethics for the People of God, I\VVP, 2004, p. 52).

5.5 Principios hermenéuticos para
interpretar la ley

Al interpretar la ley, es necesario distinguir entre sus aspectos morales,
ceremoniales y civiles. La hermenéutica cristiana reconoce que Cristo
cumplio la ley (Mt 5:17), pero sus principios morales siguen vigentes.
El desafio es aplicar la ley con fidelidad y relevancia.

John Calvin escribid: “La ley moral es el verdadero y eterno estindar
de justicia que debe regir la vida de los creyentes” (Institutes of the
Christian Religion, Westminster, 1960, 11.8.1, p. 342).



5.6 La poesia biblica: belleza y teologia en
Verso

Un tercio de la Biblia est4 escrita en poesia, especialmente en Salmos,
Proverbios, Cantar de los Cantares y los Profetas. La poesia hebrea
utiliza paralelismos, imagenes y metaforas para comunicar verdades
profundas con fuerza estética y emocional.

Adele Berlin explica: “La poesia hebrea no se basa en la rima, sino en
el paralelismo, que crea ritmo y balance para comunicar significado
con belleza” (The Dynamics of Biblical Parallelism, Indiana University
Press, 1985, p. 7).

5.7 Conclusion: la rigueza de los géneros en
la Palabra

Narrativa, ley y poesia muestran que la Biblia es un libro multiforme
que comunica la verdad de Dios en formas diversas. Reconocer y
respetar los géneros literarios fortalece la interpretacion fiel y ayuda a
aplicar la Palabra con mayor profundidad y precision.

Tremper Longman resume: “La Biblia nos habla en géneros distintos
porque Dios quiere capturar nuestra mente, imaginacién y emociones
con su verdad” (How to Read the Psalms, IVP, 1988, p. 13).

Referencias

o Alter, Robert. The Art of Biblical Narrative. New York: Basic
Books, 1981.

o Bartholomew, Craig, y Goheen, Michael. The Drama of
Scripture. Grand Rapids: Baker, 2004.

e Berlin, Adele. The Dynamics of Biblical Parallelism.
Bloomington: Indiana University Press, 1985.



Calvin, John. Institutes of the Christian Religion. Philadelphia:
Westminster Press, 1960.

Fee, Gordon, y Stuart, Douglas. How to Read the Bible for All
Its Worth. Grand Rapids: Zondervan, 2003.

Longman, Tremper. How to Read the Psalms. Downers Grove:
IVP, 1988.

Wright, Christopher. Old Testament Ethics for the People of
God. Downers Grove: 1VP, 2004.



Capitulo 6

Géneros Literarios II — profecia,
sabiduria y literatura
apocaliptica

6.1 Introduccion: la diversidad profética y
sapiencial

Ademas de la narrativa, la ley y la poesia, la Biblia contiene géneros
proféticos, sapienciales y apocalipticos que requieren atencion especial
para ser interpretados con fidelidad. Estos géneros expresan la voz de
Dios en medio de contextos de crisis, reflexion sobre la vida y visiones
del futuro.

Fee y Stuart destacan: “Los profetas, la sabiduria y la apocaliptica
comunican la Palabra de Dios en formas intensamente poéticas y
simbdlicas que exigen sensibilidad literaria y teolégica” (How to Read
the Bible for All Its Worth, Zondervan, 2003, p. 182).

6.2 La profecia: voz de Dios para el presente
y el futuro

Los profetas no fueron meros predictores del futuro, sino portavoces de
la voluntad de Dios para su tiempo. Su mensaje incluye denuncia del
pecado, llamado al arrepentimiento y promesa de esperanza. La profecia
combina exhortacion inmediata con visiones a largo plazo sobre el plan
divino.

Walter Brueggemann explica: “La profecia es la imaginacion de Dios
pronunciada en medio de un pueblo, capaz de desestabilizar lo falso y



anunciar lo verdadero” (The Prophetic Imagination, Fortress, 1978, p.
13).

6.3 Principios para interpretar la profecia

La interpretacion profética requiere distinguir entre cumplimiento
inmediato y cumplimiento escatoldgico, asi como reconocer el uso
frecuente de imagenes poéticas y paralelismos. EIl error comun es leer la
profecia como codigo secreto en lugar de mensaje ético y teologico.

E. J. Young afirma: “La profecia biblica se entiende mejor como
proclamacion de la Palabra de Dios, antes que como prediccion
detallada de acontecimientos futuros” (My Servants the Prophets,
Eerdmans, 1952, p. 25).

6.4 La literatura sapiencial: vivir con
sabiduria bajo Dios

Libros como Proverbios, Eclesiastés y Job forman parte de la tradicion

sapiencial de Israel. Este género reflexiona sobre como vivir de manera
justa y piadosa en un mundo complejo. La sabiduria biblica no es mera
habilidad préctica, sino temor de Dios aplicado a la vida diaria (Pr 1:7).

Gerhard von Rad sefiala: “La sabiduria de Israel surge de la fe en
Yahveé y de la conviccién de que toda la vida esta bajo su gobierno”
(Wisdom in Israel, SCM Press, 1972, p. 65).

6.5 La poesia sapiencial y su estilo

La literatura de sabiduria emplea proverbios, aforismos y reflexiones
poéticas. Estos textos no son promesas absolutas, sino principios
generales que orientan la vida. Su valor radica en ensefiar
discernimiento practico desde una perspectiva teoldgica.



Derek Kidner afirma: “Los proverbios no pretenden cubrir todas las
excepciones, sino trazar el camino de la sabiduria en las situaciones
comunes de la vida” (Proverbs, IVP, 1964, p. 31).

6.6 La literatura apocaliptica: visiones del fin
y esperanza futura

La apocaliptica, presente en Daniel, Zacarias y Apocalipsis, comunica
la soberania de Dios y la esperanza en medio de persecucion y
sufrimiento. Este género usa simbolos, numeros y visiones para revelar
realidades espirituales y el triunfo final de Dios.

John Collins explica: “La apocaliptica es revelacion divina en forma de
visiones simbdlicas que muestran el fin de la historia desde la
perspectiva de la soberania de Dios” (The Apocalyptic Imagination,
Eerdmans, 1998, p. 4).

6.7 Conclusion: diversidad de géneros, un
mMismo mensaje

La profecia, la sabiduria y la apocaliptica muestran que Dios habla de
multiples maneras, adaptando el mensaje a contextos historicos y
necesidades espirituales diversas. Interpretar cada género con fidelidad
permite apreciar la riqueza de la revelacion y aplicar la Palabra con
discernimiento.

Tremper Longman concluye: “La Biblia nos enseria no solo a través de
lo que dice, sino también de como lo dice, y cada género es parte del
arte divino de la revelacion” (Introduction to the Old Testament,
Zondervan, 2006, p. 45).

Referencias



Brueggemann, Walter. The Prophetic Imagination. Philadelphia:
Fortress Press, 1978.

Collins, John. The Apocalyptic Imagination. Grand Rapids:
Eerdmans, 1998.

Fee, Gordon, y Stuart, Douglas. How to Read the Bible for All
Its Worth. Grand Rapids: Zondervan, 2003.

Kidner, Derek. Proverbs. Downers Grove: IVP, 1964.
Longman, Tremper. Introduction to the Old Testament. Grand
Rapids: Zondervan, 2006.

von Rad, Gerhard. Wisdom in Israel. London: SCM Press, 1972.
Young, E. J. My Servants the Prophets. Grand Rapids:
Eerdmans, 1952.



Capitulo 7

Géneros Literarios 111 —
evangelios, parabolas y hechos
historicos

7.1 Introduccion: la diversidad literaria del
Nuevo Testamento

El Nuevo Testamento contiene géneros Unicos que requieren atencion
especial: evangelios, parabolas y relatos histéricos. Cada uno cumple un
papel vital en la transmision del evangelio y en la formacion de la fe
cristiana. Reconocer sus caracteristicas permite una interpretacion mas
fiel y profunda.

Richard Burridge afirma: “Los evangelios son biografias antiguas con
un proposito teologico: presentar a Jestus como el Cristo e invitar a la
fe en EI” (What Are the Gospels?, Eerdmans, 2004, p. 109).

7.2 Los evangelios como biografia teologica

Los cuatro evangelios no son meras biografias modernas, sino
narraciones selectivas y teoldgicas de la vida, muerte y resurreccién de
Jesus. Cada evangelista organiza los hechos para resaltar aspectos
especificos del ministerio de Cristo y mostrar su identidad mesianica.

Craig Blomberg escribe: “Los evangelios combinan historia y teologia
en una unidad inseparable; lo que narran es verdadero y esta orientado
a la proclamacion del evangelio” (The Historical Reliability of the
Gospels, IVP, 1987, p. 25).



7.3 Principios hermenéuticos para los
evangelios

Para interpretar los evangelios se debe considerar su trasfondo judio, su
estructura literaria y la intencién teoldgica de cada autor. No son
cronologias exhaustivas, sino selecciones inspiradas. El lector debe
atender a las repeticiones, discursos y énfasis particulares.

D. A. Carson sefiala: “Cada evangelio cuenta la misma historia de
JesUs desde un angulo distinto, y juntos nos ofrecen un retrato completo
del Mesias” (The Gospels and Acts, Zondervan, 1992, p. 21).

7.4 Las parabolas: ensefianza en imagenes

Las parabolas fueron uno de los principales métodos de ensefianza de
Jesus. Usaban iméagenes de la vida cotidiana para transmitir verdades
profundas sobre el Reino de Dios. No son alegorias complejas, sino
comparaciones con un punto central que debe descubrirse.

Joachim Jeremias explica: “La pardbola de Jesiis es un rayo de
eternidad que atraviesa el mundo cotidiano, revelando la presencia del
Reino de Dios” (The Parables of Jesus, SCM, 1972, p. 17).

7.5 Principios para interpretar parabolas

El intérprete debe evitar tanto la sobre-alegoria como la simplificacion
excesiva. Cada parabola tiene un mensaje principal, pero algunas
contienen matices secundarios que enriquecen la ensefianza. Es vital
situarlas en el contexto del ministerio de Jesus y su proclamacion del
Reino.

Klyne Snodgrass comenta: “Las pardbolas no son rompecabezas, sino

invitaciones a entrar en la vision de Dios para el mundo” (Stories with
Intent, Eerdmans, 2008, p. 39).



7.6 Los hechos histéricos en Hechos de los
Apostoles

El libro de Hechos narra los primeros afios de la iglesia y la expansion
del evangelio desde Jerusalén hasta Roma. Aungue presenta historia, no
lo hace de manera neutral, sino como testimonio teoldgico de la obra
del Espiritu Santo. Hechos muestra la misién en accion y la fidelidad de
Dios en el crecimiento de la iglesia.

I. Howard Marshall sefiala: “Hechos es historia teolégica: relata
hechos reales, pero siempre con el proposito de mostrar el
cumplimiento del plan divino” (Luke: Historian and Theologian,
Zondervan, 1970, p. 33).

7.7 Conclusion: unidad en diversidad
literaria

Los evangelios, las parabolas y Hechos muestran como el Nuevo
Testamento comunica el mensaje de Cristo con riqueza literaria 'y
teoldgica. Entender estos géneros permite captar mejor la mision de
Jesus y la vida de la iglesia primitiva, aplicando sus lecciones a la vida
cristiana actual.

N. T. Wright resume: “Los evangelios y Hechos no son simplemente
historia antigua, sino la proclamacion viva de que Jesus es el Sefior y
su Reino estd en marcha” (The New Testament and the People of God,
Fortress, 1992, p. 384).

Referencias

« Blomberg, Craig. The Historical Reliability of the Gospels.
Downers Grove: IVP, 1987.

o Burridge, Richard. What Are the Gospels?. Grand Rapids:
Eerdmans, 2004.



Carson, D. A. The Gospels and Acts. Grand Rapids: Zondervan,
1992.

Jeremias, Joachim. The Parables of Jesus. London: SCM Press,
1972.

Marshall, 1. Howard. Luke: Historian and Theologian. Grand
Rapids: Zondervan, 1970.

Snodgrass, Klyne. Stories with Intent: A Comprehensive Guide
to the Parables of Jesus. Grand Rapids: Eerdmans, 2008.
Wright, N. T. The New Testament and the People of God.
Minneapolis: Fortress Press, 1992.



Capitulo 8

Géneros Literarios IV — epistolas
y enseianza doctrinal

8.1 Introduccion: la importancia de las
epistolas

Las epistolas constituyen una gran parte del Nuevo Testamento y son
fundamentales para la teologia cristiana. Escritas en un contexto
pastoral, responden a problemas concretos de comunidades o personas,
pero al mismo tiempo transmiten ensefianzas universales.

Peter T. O’Brien sefiala: “Las epistolas son a la vez documentos
ocasionales y textos inspirados que edifican a toda la iglesia a lo largo
de los siglos” (Introductory Thanksgivings in the Letters of Paul, Brill,
1977, p. 5).

8.2 Naturaleza de las epistolas

Las epistolas son cartas con saludos, exhortaciones, instrucciones y
doxologias. Se asemejan a cartas grecorromanas, pero estan
impregnadas de contenido cristoldgico y teolégico. Son escritos vivos
que revelan la vida real de la iglesia primitiva.

F. F. Bruce afirma: “Las epistolas paulinas son teologia aplicada:
doctrina puesta en practica en comunidades concretas” (Paul: Apostle
of the Heart Set Free, Eerdmans, 1977, p. 20).

8.3 Principios hermenéuticos para las
epistolas



El intérprete debe distinguir entre principios eternos y aplicaciones
culturales especificas. Aunque algunas exhortaciones responden a
contextos particulares, el mensaje doctrinal es valido para todos los
creyentes. La clave es leer cada carta dentro del marco del evangelio.

Gordon Fee aconseja: “Nunca debemos olvidar que lo que una epistola
dijo a sus primeros lectores es también lo que dice a nosotros hoy, en la
medida en que compartimos su fe en Cristo” (New Testament Exegesis,
Westminster, 2002, p. 91).

8.4 Ensefianza doctrinal en las epistolas

Las epistolas presentan doctrinas centrales de la fe cristiana:
justificacion, santificacion, escatologia, cristologia y eclesiologia. Estas
enseflanzas no aparecen como tratados abstractos, sino integradas a la
vida comunitaria y personal.

John Stott escribe: “Las epistolas son la manera en que Dios formé la
mente de la iglesia, ensefiandole cdmo pensar, creer y comportarse en
Cristo” (The Message of Romans, IVP, 1994, p. 12).

8.5 El caracter pastoral de las epistolas

Aun en su densidad doctrinal, las epistolas tienen un tono pastoral.
Pablo, Pedro, Juan y otros escriben con amor, exhortando, consolando y
corrigiendo a las iglesias. Esto muestra que la teologia cristiana no es
solo reflexién académica, sino guia préactica para la vida diaria.

Ben Witherington observa: “Las epistolas son sermones escritos,

disefiados para ser leidos en voz alta en la comunidad y producir
obediencia de fe” (Paul’s Letter Rhetoric, Fortress, 1995, p. 18).

8.6 La relevancia actual de las epistolas

Las epistolas siguen siendo una fuente esencial para la formacion
doctrinal y ética de la iglesia. Sus principios atraviesan el tiempo y



responden a desafios contemporaneos: la unidad, la santidad, el
sufrimiento y la mision.

Douglas Moo afirma: “La ensefianza paulina no es una reliquia del
pasado, sino un recurso vivo que sigue formando a la iglesia en cada
generacion” (The Epistle to the Romans, Eerdmans, 1996, p. 23).

8.7 Conclusion: doctrina viva para una fe
practica

Las epistolas unen teologia y vida, doctrina y practica. Al estudiarlas, la
iglesia aprende cémo aplicar el evangelio en todas las areas de la vida.
Son testimonio de que la verdad cristiana es a la vez profunda y
practica, formativa y transformadora.

N. T. Wright concluye: “Las epistolas no son tratados académicos,
sino cartas pastorales que, al mismo tiempo, han definido el corazon de
la teologia cristiana” (Paul for Everyone: Romans, SPCK, 2004, p. 9).

Referencias

e Bruce, F. F. Paul: Apostle of the Heart Set Free. Grand Rapids:
Eerdmans, 1977.

o Fee, Gordon. New Testament Exegesis. Louisville: Westminster
John Knox, 2002.

e Moo, Douglas. The Epistle to the Romans. Grand Rapids:
Eerdmans, 1996.

e O’Brien, Peter T. Introductory Thanksgivings in the Letters of
Paul. Leiden: Brill, 1977.

e Stott, John. The Message of Romans. Downers Grove: VP,
1994.

e Witherington, Ben. Paul’s Letter Rhetoric. Minneapolis:
Fortress Press, 1995.

e Wright, N. T. Paul for Everyone: Romans. London: SPCK,
2004.



Capitulo 9

Principios de Interpretacion
Gramatical y Sintactica — como
las palabras y la estructura del

texto revelan el mensaje

9.1 Introduccion: la importancia de la
gramatica en la interpretacion

La interpretacion fiel de la Biblia requiere un estudio cuidadoso de las
palabras y de la manera en que estas se organizan en oraciones y
parrafos. El analisis gramatical y sintactico permite descubrir con
mayor precision la intencion del autor inspirado.

Milton Terry afirma: “La exégesis gramatical es el fundamento de toda
interpretacion biblica so6lida, porque las palabras y su construccion son
los vehiculos del pensamiento divino” (Biblical Hermeneutics,
Zondervan, 1986, p. 81).

9.2 El estudio de las palabras (Iéxico)

Cada palabra en la Biblia tiene un significado particular que debe
entenderse en su contexto. El intérprete debe evitar caer en etimologias
forzadas o en asignar significados arbitrarios. El analisis 1éxico ayuda a
captar la riqueza del texto inspirado.

Moises Silva advierte: “Las palabras no tienen significado fijo fuera de
contexto; su sentido siempre depende del uso real en la frase y en la
situacion” (Biblical Words and Their Meaning, Zondervan, 1994, p.
37).



9.3 La sintaxis: como se relacionan las
palabras

La sintaxis estudia codmo las palabras se combinan en frases y oraciones
para transmitir ideas completas. El orden de las palabras, los conectores
y la estructura de los parrafos son claves para entender el mensaje. Un
cambio en la sintaxis puede alterar significativamente el sentido.

Daniel Wallace afirma: “La sintaxis griega es esencial para determinar
matices de significado en el Nuevo Testamento que de otro modo
pasarian desapercibidos” (Greek Grammar Beyond the Basics,
Zondervan, 1996, p. 12).

9.4 El valor del contexto inmediato

Una palabra o frase debe interpretarse a la luz del pasaje donde se
encuentra. El contexto inmediato define y restringe el sentido posible de
las palabras. Este principio evita errores de interpretacion aislada o el
uso indebido de concordancias sin analisis sintactico.

Gordon Fee recuerda: “El significado se encuentra en las oraciones y
parrafos, no en palabras individuales arrancadas de su contexto” (New
Testament Exegesis, Westminster John Knox, 2002, p. 34).

9.5 El paralelismo y las estructuras literarias

Muchos pasajes biblicos, especialmente en poesia y profecia, utilizan
paralelismos y estructuras literarias (quiasmos, inclusiones,
repeticiones). Estos recursos dan énfasis y claridad al mensaje.
Reconocerlos ayuda a captar la intencion del autor y la belleza del texto.

Adele Berlin explica: “El paralelismo hebreo no es repeticion
mecanica, sino un método artistico y teoldgico para desarrollar y
enfatizar ideas” (The Dynamics of Biblical Parallelism, Indiana
University Press, 1985, p. 12).



9.6 El analisis gramatical como herramienta
exegética

El estudio gramatical no es un fin en si mismo, sino un medio para la
exégesis. Ayuda al intérprete a construir un puente entre el texto
original y su significado para la iglesia hoy. La gramatica protege de
interpretaciones subjetivas y da solidez a la predicacion.

Grant Osborne afirma: “La exégesis gramatical es el proceso de
sumergirse en la estructura del texto para luego emerger con una
aplicacion fiel y relevante” (The Hermeneutical Spiral, IVP, 2006, p.
87).

9.7 Conclusion: la Palabra revelada en su
forma escrita

La gramatica y la sintaxis no son detalles técnicos sin importancia, sino
el canal mismo que Dios usé para comunicar su Palabra. Prestar
atencion a las palabras y su estructura es un acto de reverencia hacia la
Escritura y una herramienta indispensable para una interpretacion fiel.

Robert Stein concluye: “Quien descuida la gramatica del texto termina
imponiendo sus propias ideas, pero quien la respeta permite que hable
la Palabra de Dios” (Playing by the Rules, Baker, 1994, p. 53).

Referencias

e Berlin, Adele. The Dynamics of Biblical Parallelism.
Bloomington: Indiana University Press, 1985.

e Fee, Gordon. New Testament Exegesis. Louisville: Westminster
John Knox, 2002.

e Osborne, Grant. The Hermeneutical Spiral. Downers Grove:
IVP Academic, 2006.



Silva, Moisés. Biblical Words and Their Meaning: An
Introduction to Lexical Semantics. Grand Rapids: Zondervan,
1994.

Stein, Robert. Playing by the Rules: A Basic Guide to
Interpreting the Bible. Grand Rapids: Baker, 1994.

Terry, Milton. Biblical Hermeneutics. Grand Rapids:
Zondervan, 1986.

Wallace, Daniel. Greek Grammar Beyond the Basics. Grand
Rapids: Zondervan, 1996.



Capitulo 10

Principios de Interpretacion
Teologica y Canonica — la unidad
de la Biblia y la centralidad de
Cristo

10.1 Introduccion: la hermenéutica teoldgica

La interpretacion teoldgica reconoce que la Biblia no es simplemente
una coleccion de escritos antiguos, sino la Palabra de Dios que revela su
plan redentor en la historia. Por ello, toda lectura debe hacerse a la luz
de la fe cristiana y la obra de Cristo.

Kevin Vanhoozer explica: “Leer la Escritura teolégicamente significa
escuchar la voz de Dios en el drama de la redencion, reconociendo su
unidad y su centro en Cristo ” (The Drama of Doctrine, Westminster
John Knox, 2005, p. 37).

10.2 La unidad del canon biblico

A pesar de su diversidad de autores, géneros y contextos historicos, la
Biblia forma un todo coherente. La interpretacion candnica resalta que
todos los libros forman parte de un Unico testimonio inspirado que
revela a Dios y su salvacion.

Brevard Childs afirma: “El canon no es solo una coleccion de libros,
sino una totalidad que la iglesia recibe como norma de fe y vida”
(Introduction to the Old Testament as Scripture, Fortress, 1979, p. 82).



10.3 La centralidad de Cristo en la
interpretacion

Jestis mismo declaré que las Escrituras testifican de EI (Jn 5:39; Lc
24:27). Por eso, la hermenéutica cristiana reconoce a Cristo como el eje
de toda la revelacion. La unidad del canon se descubre plenamente
cuando se ve a Jests como cumplimiento de las promesas divinas.

Graeme Goldsworthy afirma: “El evangelio de Jesucristo es la clave
hermenéutica para toda la Biblia” (Gospel and Kingdom, Paternoster,
1981, p. 47).

10.4 Relacién entre Antiguo y Nuevo
Testamento

El enfoque teoldgico y canodnico subraya la continuidad y progresion
entre ambos Testamentos. EI Antiguo prepara y anuncia, mientras el
Nuevo cumple y revela en plenitud. Interpretar cada pasaje en esta
relacidn evita tanto el marcionismo (rechazo del AT) como el legalismo
(uso del AT sin Cristo).

Geerhardus VVos comenta: “La revelacion es orgdnica y progresiva;
cada etapa prepara el camino para la venida de Cristo y su obra
redentora” (Biblical Theology, Eerdmans, 1948, p. 15).

10.5 La teologia biblica y la hermenéutica

El principio teologico implica que cada texto debe ser interpretado en su
contexto inmediato, pero también en el marco mas amplio de la historia

de la salvacion. La teologia biblica traza los hilos que unen las distintas

partes de la Escritura en un relato coherente de redencion.

D. A. Carson sefiala: “La teologia biblica es indispensable para la
interpretacion, porque muestra como los textos individuales encajan en



el plan de Dios” (New Dictionary of Biblical Theology, IVP, 2000, p.
89).

10.6 La lectura eclesial y comunitaria del
canon

El canon fue recibido y preservado en la comunidad de fe. Interpretar la
Escritura desde una perspectiva canonica implica hacerlo en dialogo
con la iglesia histdrica y contemporéanea, reconociendo que el Espiritu
Santo guia al pueblo de Dios en la verdad.

John Webster escribe: “El canon de la Escritura es la regla de la
iglesia porque es el medio por el cual Cristo gobierna a su pueblo”
(Holy Scripture: A Dogmatic Sketch, Cambridge University Press,
2003, p. 34).

10.7 Conclusién: unidad, Cristo y mision

El principio teoldgico y candnico asegura que la Biblia se interprete en
su unidad, con Cristo en el centro y con relevancia para la mision de la
iglesia hoy. Asi, la Escritura no se fragmenta en textos aislados, sino
que se recibe como un testimonio vivo y coherente de la obra redentora
de Dios.

Christopher Wright concluye: “Ver la Biblia como una gran historia
unificada nos permite vivir dentro de ella y continuar la mision de Dios
en el mundo” (The Mission of God, 1\VP, 2006, p. 33).

Referencias

e Carson, D. A, ed. New Dictionary of Biblical Theology.
Downers Grove: VP, 2000.

o Childs, Brevard. Introduction to the Old Testament as Scripture.
Philadelphia: Fortress Press, 1979.



Goldsworthy, Graeme. Gospel and Kingdom. Exeter:
Paternoster Press, 1981.

Vanhoozer, Kevin. The Drama of Doctrine. Louisville:
Westminster John Knox, 2005.

Vos, Geerhardus. Biblical Theology. Grand Rapids: Eerdmans,
1948.

Webster, John. Holy Scripture: A Dogmatic Sketch. Cambridge:
Cambridge University Press, 2003.

Wright, Christopher. The Mission of God: Unlocking the Bible’s
Grand Narrative. Downers Grove: VP, 2006.



Capitulo 11

Errores Comunes en la
Interpretacion — alegorizacion,
subjetivismo y lectura fuera de

contexto

11.1 Introduccidn: la necesidad de la
interpretacion fiel

La Biblia es clara en su mensaje esencial, pero la historia de la iglesia
muestra que ha sido mal interpretada cuando los intérpretes ignoran
principios hermenéuticos basicos. La mala interpretacion no solo
distorsiona la verdad, sino que puede conducir a herejias, divisiones y
practicas dafinas.

Bernard Ramm advierte: “Una exégesis erronea produce
inevitablemente una teologia erronea, y esta, a su vez, lleva a una
prdctica equivocada” (Protestant Biblical Interpretation, Baker, 1970,

p. 1).
11.2 La alegorizacion excesiva

La alegoria, cuando es usada sin base en el texto, convierte la Biblia en
un conjunto de significados ocultos arbitrarios. Aunque los autores
biblicos emplean simbolos y tipos, la alegorizacion excesiva niega el
sentido historico-gramatical y reemplaza el mensaje original con
imaginacion humana.



John Calvin sefial6: “La alegorizacion es como un velo que oscurece el
verdadero sentido de la Escritura” (Commentary on Galatians, Baker,
1999 [1548], p. 93).

11.3 El subjetivismo interpretativo

Otro error frecuente es el subjetivismo, cuando el intérprete lee el texto
Unicamente desde sus sentimientos o experiencias personales,
ignorando la intencidn original del autor. Esto convierte la Palabra de
Dios en un espejo de opiniones humanas.

Kevin Vanhoozer comenta: “La interpretacion subjetiva no escucha al

texto, sino que hace que el texto escuche al lector” (Is There a Meaning
in This Text?, Zondervan, 1998, p. 27).

11.4 Lectura fuera de contexto

Tomar versiculos aislados sin considerar su contexto literario e
histérico conduce a interpretaciones distorsionadas. Este error es comun
cuando se usan textos biblicos como pretextos para apoyar ideas
preconcebidas, en lugar de permitir que el pasaje hable por si mismo.

Gordon Fee advierte: “Un texto sin contexto se convierte en un pretexto
para el error” (How to Read the Bible for All Its Worth, Zondervan,
2003, p. 27).

11.5 El literalismo rigido

Aunque la interpretacion literal es esencial para captar el sentido
histdrico del texto, un literalismo rigido puede ignorar géneros literarios
como poesia, pardbolas o apocaliptica. Esto puede llevar a lecturas
absurdas o a la imposicién de significados nunca intencionados por el
autor.



Craig Blomberg aclara: “El verdadero literalismo no significa leer todo
de manera plana, sino tomar en serio el género y la intencién del
autor” (Interpreting the Parables, 1\VVP, 1990, p. 43).

11.6 La imposicion de presuposiciones
externas

Muchos errores surgen cuando el intérprete impone sistemas
filosoficos, ideoldgicos o culturales sobre la Biblia. En lugar de dejar
que la Palabra forme la cosmovision, se la somete a categorias ajenas
que distorsionan su mensaje.

Anthony Thiselton afirma: “La interpretacion fiel requiere humildad
para escuchar al texto en sus propios términos, no en los nuestros”
(New Horizons in Hermeneutics, Zondervan, 1992, p. 15).

11.7 Conclusién: hacia una interpretacion
responsable

La hermenéutica cristiana busca honrar la intencién divina en la
Escritura. Evitar la alegorizacion desmedida, el subjetivismo y la lectura
fuera de contexto protege la integridad del mensaje biblico. El llamado
es a una interpretacién humilde, cuidadosa y obediente a la Palabra.

J. I. Packer resume: “El intérprete no es soberano sobre la Biblia, sino
su siervo; nuestra tarea es escuchar lo que Dios dice, no inventar lo

que queremos oir” (‘Fundamentalism’ and the Word of God,
Eerdmans, 1958, p. 69).

Referencias

e Blomberg, Craig. Interpreting the Parables. Downers Grove:
IVP, 1990.



Calvin, John. Commentary on Galatians. Grand Rapids: Baker,
1999 [1548].

Fee, Gordon, y Stuart, Douglas. How to Read the Bible for All
Its Worth. Grand Rapids: Zondervan, 2003.

Packer, J. I. ‘Fundamentalism’ and the Word of God. Grand
Rapids: Eerdmans, 1958.

Ramm, Bernard. Protestant Biblical Interpretation. Grand
Rapids: Baker, 1970.

Thiselton, Anthony. New Horizons in Hermeneutics. Grand
Rapids: Zondervan, 1992.

Vanhoozer, Kevin. Is There a Meaning in This Text?. Grand
Rapids: Zondervan, 1998.



Capitulo 12

Aplicacion Biblica — como llevar
la Palabra interpretada
correctamente a la vida personal,
la iglesia y la mision

12.1 Introduccion: de la interpretacion a la
obediencia

La meta de la hermenéutica no es solo comprender lo que el texto
significa, sino vivir lo que Dios demanda. La correcta interpretacion
conduce necesariamente a la obediencia practica en la vida personal y
comunitaria.

John Stott afirma: “La Palabra de Dios no fue dada para nuestra
informacion, sino para nuestra transformacion” (Between Two Worlds,

Eerdmans, 1982, p. 93).

12.2 Aplicacion personal de la Escritura

La Biblia habla a cada creyente en su vida diaria, mostrando como
glorificar a Dios en pensamientos, emociones y acciones. El proceso de
aplicacion personal implica autoexamen, confesion y obediencia en
areas concretas de la vida.

Howard Hendricks recuerda: “La observacion muestra lo que dice el
texto, la interpretacion lo que significa, y la aplicacion lo que debes
hacer” (Living by the Book, Moody, 1991, p. 279).



12.3 Aplicacion en la vida de la iglesia

La Palabra de Dios también guia a la comunidad de fe. La predicacion,
el discipulado y el servicio se fundamentan en la Escritura
correctamente interpretada. Una iglesia que aplica la Palabra en sus
decisiones y practicas se convierte en un testimonio vivo del Reino de
Dios.

Mark Dever escribe: “Una iglesia saludable se edifica sobre la Palabra
predicada y aplicada, porque solo asi la congregacion crece en
fidelidad a Cristo” (Nine Marks of a Healthy Church, Crossway, 2000,
p. 39).

12.4 Aplicacion en la mision y el testimonio

La aplicacion biblica también impulsa a la iglesia hacia afuera, llevando
el evangelio a las naciones. La Palabra interpretada correctamente se
convierte en motivacion y guia para la evangelizacion, la justicia y el
servicio al préjimo.

Christopher Wright sefiala: “La mision de Dios fluye de la Palabra de
Dios, y la iglesia participa en esa mision cuando vive la Escritura en el
mundo” (The Mission of God, IVP, 2006, p. 62).

12.5 Principios para una aplicacion fiel

La aplicacion debe estar siempre enraizada en el significado original del
texto. No se trata de forzar relevancia contemporanea, sino de extraer
principios atemporales y aplicarlos a nuevas situaciones bajo la guia del
Espiritu Santo.

Grant Osborne afirma: “El puente entre el mundo del texto y nuestro

mundo es la aplicacion, sin ella, la exégesis se queda incompleta” (The
Hermeneutical Spiral, IVP, 2006, p. 318).



12.6 Obstaculos en la aplicacion

Entre los principales obstaculos estan el relativismo cultural, la
resistencia del corazén humano y la tendencia a aplicar la Palabra
selectivamente. El intérprete debe depender de la gracia de Dios para
obedecer en todas las areas, incluso cuando la Escritura confronta.

J. I. Packer advierte: “La aplicacion parcial de la Biblia es
desobediencia disfrazada de obediencia” (God Has Spoken, Baker,
1979, p. 135).

12.7 Conclusion: Palabra viva para un
pueblo en misién

La aplicacion biblica es el cierre natural del proceso hermenéutico. La
Palabra correctamente interpretada transforma vidas, forma iglesias
saludables y mueve a la mision. Asi, la Biblia cumple su proposito de
equipar al pueblo de Dios para toda buena obra (2 Ti 3:16-17).

Rick Warren resume: “La Biblia no fue dada para aumentar nuestro
conocimiento, sino para cambiar nuestras vidas” (The Purpose Driven
Life, Zondervan, 2002, p. 186).

Referencias

e Dever, Mark. Nine Marks of a Healthy Church. Wheaton:
Crossway, 2000.

e Hendricks, Howard. Living by the Book. Chicago: Moody, 1991.

e Osborne, Grant. The Hermeneutical Spiral. Downers Grove:
IVP Academic, 2006.

e Packer, J. I. God Has Spoken. Grand Rapids: Baker, 1979.

« Stott, John. Between Two Worlds. Grand Rapids: Eerdmans,
1982.

« Warren, Rick. The Purpose Driven Life. Grand Rapids:
Zondervan, 2002.



o Wright, Christopher. The Mission of God.: Unlocking the Bible’s
Grand Narrative. Downers Grove: 1VP, 2006.



