Instituto Biblico

Fe Cultural

Evangelismo

Y misiones



Capitulo 1

Fundamentos biblicos del
evangelismo y las misiones
1.1 El mandato biblico del evangelismo

El evangelismo nace del corazén mismo de Dios, quien desea que todas
las naciones le conozcan y participen de su salvacion. Desde la promesa
a Abraham, Dios manifestd su propoésito universal: “En ti seran benditas
todas las familias de la tierra” (Gn 12:3). En el Nuevo Testamento, este
propdsito se concreta en la Gran Comision: “Id, y haced discipulos a
todas las naciones” (Mt 28:19-20).

Por tanto, el evangelismo no es una actividad opcional de la Iglesia,
sino parte esencial de su identidad y mision. David Bosch lo resume asi:
“La mision no es una actividad de la Iglesia, sino la esencia de su vida
misma” (Transforming Mission, Orbis, 1991, p. 372).

1.2 El evangelio como poder de Dios para
salvacion

El contenido del evangelismo es el evangelio de Jesucristo, no
ideologias humanas. El apostol Pablo lo expreso con claridad: “El
evangelio es poder de Dios para salvacion a todo aquel que cree” (Ro
1:16). El mensaje central es la obra de Cristo en la cruz y su
resurreccion, que asegura perdon, reconciliacion y vida eterna.

El evangelio no solo informa, sino que transforma a quienes lo reciben
con fe. John Stott afirma: “El evangelio no es un consejo religioso, sino
la noticia de lo que Dios ha hecho en Cristo para la salvacion del
mundo” (Christian Mission in the Modern World, IVP, 1975, p. 30).



1.3 El ejemplo de Cristo como misionero

Jesus mismo es el modelo supremo del evangelismo y la mision. Su
ministerio terrenal estuvo marcado por la proclamacion del Reino de
Dios, el llamado al arrepentimiento y la compasion hacia los perdidos
(Lc 4:18-19). El vino “a buscar y salvar lo que se habia perdido” (Lc
19:10).

La encarnacion de Cristo revela que la misién implica cercania, servicio
y sacrificio. Lesslie Newbigin afirma: “Cristo es a la vez el contenido y
el modelo de la mision” (The Open Secret, Eerdmans, 1995, p. 59).

1.4 El papel del Espiritu Santo en la mision

El evangelismo y las misiones no son obra humana, sino resultado del
poder del Espiritu Santo. En Pentecostés, el Espiritu capacito a la
Iglesia para proclamar a Cristo a todas las naciones (Hch 2). Desde
entonces, cada acto misionero depende de su guia, poder y conviccion.

El Espiritu Santo no solo otorga valentia para predicar, sino que
también abre corazones para recibir el evangelio. Roland Allen escribio:
“La mision apostolica fue, en esencia, la obra del Espiritu Santo
obrando a través de hombres débiles” (Missionary Methods: St. Paul’s
or Ours?, Eerdmans, 1962, p. 23).

1.5 La Iglesia como comunidad misionera

La Iglesia existe para adorar a Dios y participar en su misién. No es un
fin en si misma, sino el instrumento elegido por Dios para llevar el
evangelio hasta lo ultimo de la tierra (Hch 1:8). La mision no se limita a
pastores o misioneros profesionales, sino que involucra a cada creyente
como testigo de Cristo.

La comunidad cristiana es luz y sal en medio del mundo, llamada a vivir
y anunciar la verdad del evangelio. John Piper enfatiza: “La mision



existe porque la adoracion no existe; la meta de la mision es llevar a las
naciones a adorar a Dios” (Let the Nations Be Glad!, Baker, 1993, p.
11).

1.6 La dimensidon universal de las misiones

El evangelismo y la mision tienen un alcance global. El plan de Dios no
se limita a un pueblo o cultura, sino que incluye a “toda tribu, lengua,
pueblo y nacion” (Ap 7:9). La universalidad del evangelio derriba
barreras raciales, sociales y culturales, mostrando que Cristo es Sefior
de todos.

La mision de la Iglesia, por tanto, es transcultural e inclusiva, buscando
que cada pueblo escuche las buenas nuevas. Christopher Wright afirma:

“La mision de Dios abarca toda la creacion, toda la humanidad y toda la
historia” (The Mission of God, IVP, 2006, p. 67).

1.7 La urgencia del evangelismo

La misién de la Iglesia es urgente porque el destino eterno de los
hombres depende de su respuesta al evangelio. “; Como creeran en
aquel de quien no han oido? ¢Y cdmo oiran sin haber quien les
predique?” (Ro 10:14). Cada generacion debe escuchar el mensaje, y la
Iglesia es responsable de proclamarlo.

Esta urgencia no nace de miedo, sino del amor de Cristo que nos
constrifie a anunciar su gracia. Charles Spurgeon lo expreso con fuerza:
“Si los pecadores van al infierno, al menos que salten sobre nuestros
cuerpos; y si perecen, que lo hagan con nuestros brazos alrededor de sus
rodillas suplicandoles que se queden” (The Soul Winner, Eerdmans,
1963, p. 45).



Referencias

Allen, Roland. Missionary Methods: St. Paul’s or Ours? Grand
Rapids: Eerdmans, 1962.

Bosch, David. Transforming Mission. Maryknoll: Orbis Books,
1991.

Newbigin, Lesslie. The Open Secret: An Introduction to the
Theology of Mission. Grand Rapids: Eerdmans, 1995.

Piper, John. Let the Nations Be Glad! The Supremacy of God in
Missions. Grand Rapids: Baker, 1993.

Spurgeon, Charles. The Soul Winner. Grand Rapids: Eerdmans,
1963.

Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers
Grove: IVP, 1975.

Wright, Christopher. The Mission of God.: Unlocking the Bible’s
Grand Narrative. Downers Grove: IVP, 2006.



Capitulo 2

Modelos y estrategias de
evangelismo personal y
comunitario

2.1 El evangelismo personal: testimonio de
vida y palabra

El evangelismo personal consiste en el contacto directo entre creyentes
e incrédulos, en un contexto de relaciones cotidianas. No se limita a
discursos formales, sino que incluye la conversacion natural, la amistad
intencional y la vida diaria como plataforma para anunciar a Cristo. La
coherencia entre lo que se dice y lo que se vive es clave, porque el
evangelio se transmite tanto con palabras como con obras.

Este modelo subraya la responsabilidad individual de cada cristiano
como testigo, recordando que la evangelizacidn no es exclusiva de
pastores 0 evangelistas, sino un llamado a todos los discipulos. Robert
Coleman lo explica asi: “El plan del Maestro fue conquistar el mundo
haciendo discipulos uno a uno” (The Master Plan of Evangelism,
Revell, 1963, p. 27).

2.2 El evangelismo comunitario: la iglesia
como testigo colectivo

El evangelismo comunitario ocurre cuando la Iglesia, como cuerpo de
Cristo, da testimonio conjunto del evangelio a través de la adoracion, la
predicacion, el servicio y la vida en comunién. La unidad de los



creyentes es en si misma un mensaje poderoso al mundo, pues muestra
el amor transformador de Dios en accion (Jn 13:35).

Este enfoque implica que la comunidad cristiana no solo proclame con
palabras, sino que encarne el evangelio en la préactica, sirviendo a los
necesitados, mostrando hospitalidad y viviendo en santidad. Edmund
Clowney afirma: “La Iglesia no solo anuncia el evangelio, sino que es

en si misma parte del mensaje, como la nueva humanidad en Cristo”
(The Church, IVP, 1995, p. 41).

2.3 Estrategias de evangelismo relacional

Una de las estrategias mas efectivas en el evangelismo contemporaneo
es el enfoque relacional, que se centra en construir vinculos auténticos
con personas que aun no conocen a Cristo. Este modelo reconoce que
muchos llegan a la fe no solo por un sermon, sino por el
acompafiamiento de un amigo que ora, escucha y comparte el evangelio
de manera personal.

El evangelismo relacional requiere paciencia, autenticidad y disposicion
para caminar con otros en su proceso espiritual. Rebecca Manley
Pippert escribe: “El evangelismo no es una técnica, sino amar a las

personas de manera que deseen conocer al Dios que nos transforma”
(Out of the Saltshaker and into the World, IVP, 1999, p. 28).

2.4 Evangelismo a traves de ministerios de
servicio

Otra estrategia poderosa es el evangelismo mediante obras de servicio y
misericordia. Cuando la iglesia atiende las necesidades fisicas,
emocionales y sociales de la comunidad, demuestra en hechos concretos
el amor de Cristo. Esto abre corazones para recibir el mensaje del
evangelio (Stg 2:15-17).



El servicio no sustituye la proclamacion verbal, pero la complementa y
la hace creible. John Stott resume: “La evangelizacion y la accion social
no son competidoras, sino socias en la mision cristiana” (Christian
Mission in the Modern World, IVP, 1975, p. 29).

2.5 Evangelismo mediante discipulado
intencional

El evangelismo no termina con una decision inicial por Cristo, sino que
se prolonga en el discipulado intencional. Jesus no solo Ilam¢ a las
multitudes, sino que formd a un grupo reducido para que aprendieran a
vivir en obediencia. El proceso de hacer discipulos implica ensefar,
acompafiar y modelar la vida cristiana (Mt 28:20).

El discipulado personal y comunitario asegura que la fe se arraigue y
produzca fruto. Dallas Willard enfatiza: “El evangelismo que no

conduce al discipulado auténtico ha fallado en su proposito esencial”
(The Great Omission, HarperOne, 2006, p. 54).

2.6 Estrategias de evangelismo en contextos
culturales

El evangelismo debe considerar el contexto cultural en el que se realiza.
Pablo mismo adapté su mensaje al entorno, proclamando a Cristo de
forma comprensible tanto a judios como a gentiles (1 Co 9:22). Esto
significa usar lenguajes, simbolos y medios adecuados para comunicar
el evangelio sin comprometer su verdad.

La contextualizacidn es clave para que el mensaje sea relevante y fiel al
mismo tiempo. Timothy Keller sefiala: “La contextualizacion no es
diluir el evangelio, sino comunicarlo de manera que desafie y
transforme la cultura” (Center Church, Zondervan, 2012, p. 89).



2.7 El evangelismo integral y misionero

El evangelismo personal y comunitario alcanza su plenitud cuando se
conecta con la misién global de la Iglesia. La tarea de testificar de
Cristo no se limita a un barrio o ciudad, sino que se extiende hasta lo
altimo de la tierra (Hch 1:8). Cada comunidad local esta llamada a
participar en la mision mundial, ya sea enviando, apoyando o yendo.

El evangelismo integral une palabra, obra y poder espiritual, mostrando
el evangelio en todas las dimensiones de la vida. Samuel Escobar
concluye: “La mision integral proclama a Jesucristo como Salvador y
Sefior, y llama a obedecerle en todas las areas de la vida” (La mision de
la iglesia en el mundo de hoy, Nueva Creacion, 1999, p. 45)

Referencias

«  Clowney, Edmund. The Church. Downers Grove: IVP, 1995.

« Coleman, Robert. The Master Plan of Evangelism. Old Tappan:
Revell, 1963.

« Escobar, Samuel. La mision de la iglesia en el mundo de hoy.
Barcelona: Nueva Creacion, 1999.

« Keller, Timothy. Center Church. Grand Rapids: Zondervan,
2012.

 Pippert, Rebecca Manley. Out of the Saltshaker and into the
World. Downers Grove: VP, 1999.

- Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers
Grove: IVP, 1975.

«  Willard, Dallas. The Great Omission. New York: HarperOne,
2006.



Capitulo 3
Misionologia — Teoria y practica
de las misiones

3.1 La definicion y proposito de la
misionologia

La misionologia es la reflexion teoldgica, histérica y practica sobre la
mision cristiana. Estudia el fundamento biblico, el desarrollo histérico y
las estrategias actuales que orientan la proclamacion del evangelio en
todas las culturas. No se limita a un campo académico, sino que busca
servir de guia para la accién misionera en el mundo.

Su proposito es comprender como Dios obra en la historia a través de la
Iglesia y cdmo los cristianos pueden responder fielmente al mandato de
hacer discipulos de todas las naciones (Mt 28:19-20). David Bosch
define la misionologia como “una reflexion critica sobre la praxis de la
mision a la luz de la Palabra de Dios” (Transforming Mission, Orbis,
1991, p. 494).

3.2 Fundamentos biblicos de la misién

La misién no nace de la iniciativa humana, sino del plan de Dios
revelado en la Escritura. Desde el Antiguo Testamento, el Sefior mostré
su propdsito de bendecir a todas las naciones por medio de Israel (Gn
12:3; 1s 49:6). En el Nuevo Testamento, este plan se concreta en la obra
de Cristo y en la mision de la Iglesia, enviada con el poder del Espiritu
Santo (Hch 1:8).

Los fundamentos biblicos aseguran que la mision no es un proyecto
cultural ni politico, sino una obra divina para reconciliar al mundo
consigo mismo. Christopher Wright afirma: “La mision no es de la



Iglesia, sino de Dios; la Iglesia participa en la misién de Dios” (The
Mission of God, IVP, 2006, p. 62).

3.3 La misién de Cristo como modelo

La vida y obra de Jesucristo constituyen el modelo supremo de la
mision. Su ministerio combind la proclamacion del Reino con la
compasion hacia los pobres, enfermos y marginados. Cristo no solo
anuncio el evangelio, sino que lo encarno en su vida y en su entrega en
la cruz.

Seguir el modelo de Cristo implica que la mision debe ser integral:
palabra y accion, anuncio y servicio, salvacién y justicia. René Padilla
subraya: “La mision integral proclama a Jesucristo como Sefior y
Salvador y llama a obedecerle en todas las areas de la vida” (Mision
Integral, Nueva Creacion, 2001, p. 25).

3.4 Historia y desarrollo de las misiones

A lo largo de la historia, la Iglesia ha participado en diversas formas de
mision. Desde los viajes de Pablo en el primer siglo, pasando por la
expansion monastica en la Edad Media, hasta los movimientos
misioneros protestantes de los siglos XVII1'y X1X, la mision ha sido
parte vital de la identidad cristiana.

El estudio de la historia misionera permite aprender de los aciertos y
errores, asi como reconocer el impacto cultural, social y espiritual del
evangelio en los pueblos. Stephen Neill comenta: “La historia de las
misiones es la historia de la expansion del cristianismo y de su
interaccion con las culturas del mundo” (A History of Christian
Missions, Penguin, 1986, p. 12).



3.5 Estrategias contemporaneas de mision

En el contexto actual, la mision enfrenta desafios y oportunidades
particulares: secularizacion, pluralismo religioso, migraciones y
globalizacion. Las estrategias misioneras deben responder a estas
realidades sin perder la fidelidad al evangelio. Entre ellas se destacan la
plantacion de iglesias, la traduccion de la Biblia, la mision urbana y el
uso de medios digitales.

El énfasis contemporaneo apunta a la contextualizacion, es decir,
comunicar el evangelio de manera relevante en cada cultura sin
comprometer su verdad. Timothy Keller explica: “La contextualizacion
significa traducir el evangelio a una cultura de manera que se

comprenda, se reciba y la desafie al mismo tiempo” (Center Church,
Zondervan, 2012, p. 99).

3.6 El papel de la Iglesia en la mision global

Toda iglesia local, sin importar su tamafio o ubicacién, es parte del
movimiento misionero global. La mision no se limita a unos pocos
“enviados”, sino que implica a todo el cuerpo de Cristo en oracion,
apoyo, formacién y envio. La Iglesia es llamada a ser luz en su propio
contexto y a colaborar en la misién mundial.

La conciencia misionera global recuerda que la Iglesia existe para
adorar a Dios y anunciar su gloria entre las naciones. John Piper afirma:
“La mision existe porque la adoracion no existe; la meta de la mision es
llevar a las naciones a adorar a Dios” (Let the Nations Be Glad!, Baker,
1993, p. 17).

3.7 El futuro de la mision cristiana

La mision se proyecta hacia el futuro con esperanza escatologica. El
libro de Apocalipsis describe la consumacion del plan de Dios, cuando
habré “una gran multitud de todas las naciones, tribus, pueblos y



lenguas” adorando al Cordero (Ap 7:9). Esta vision asegura que la
mision no fracasard, porque es la obra soberana de Dios en la historia.

La Iglesia participa en este futuro con fidelidad y perseverancia,
sabiendo que cada esfuerzo misionero tiene sentido en el plan eterno de
Dios. Samuel Escobar declara: “La mision cristiana es inseparable de la
esperanza escatoldgica: predicamos porque esperamos el Reino que
viene” (Una nueva vision misionera, Kairos, 2003, p. 44).

Referencias

Bosch, David. Transforming Mission. Maryknoll: Orbis Books,
1991.

Escobar, Samuel. Una nueva vision misionera. Buenos Aires:
Kairos, 2003.

Keller, Timothy. Center Church. Grand Rapids: Zondervan,
2012.

Neill, Stephen. A History of Christian Missions. London:
Penguin, 1986.

Padilla, René. Mision Integral. Barcelona: Nueva Creacion,
2001.

Piper, John. Let the Nations Be Glad! The Supremacy of God in
Missions. Grand Rapids: Baker, 1993.

Wright, Christopher. The Mission of God: Unlocking the Bible’s
Grand Narrative. Downers Grove: VP, 2006.



Capitulo 4

Contextualizacion del evangelio
en diferentes culturas
4.1 El concepto de contextualizacion

La contextualizacién del evangelio se refiere al esfuerzo de comunicar
el mensaje cristiano de forma fiel y relevante dentro de un contexto
cultural especifico. No implica alterar el contenido del evangelio, sino
presentarlo de manera comprensible para personas con trasfondos
linglisticos, sociales y culturales distintos.

Este concepto busca superar la tentacion del etnocentrismo, recordando
que el evangelio es supracultural y puede expresarse en todas las
lenguas y culturas. Paul Hiebert define: “La contextualizacion es el
proceso de presentar el evangelio de tal manera que sea fiel a la
revelacion biblica y significativo para la cultura receptora”
(Anthropological Reflections on Missiological Issues, Baker, 1994, p.
75).

4.2 El fundamento biblico de la
contextualizacion

Desde la misma Escritura, encontramos ejemplos de contextualizacion.
El apostol Pablo predicd de manera diferente a los judios en las
sinagogas (Hch 13:16-41) y a los gentiles en el Aredpago (Hch
17:2231), adaptando su lenguaje sin comprometer la verdad del
evangelio. Asi, el principio biblico es presentar a Cristo de una manera
que las personas puedan entender en su propio marco cultural.

Este fundamento recuerda que la Palabra de Dios es inmutable, pero los
métodos de comunicacion deben considerar la diversidad cultural.



Harvie Conn lo resume: “El evangelio es absoluto en su contenido, pero
relativo en su forma de comunicacion” (Eternal Word and Changing
Worlds, Zondervan, 1984, p. 102).

4.3 El peligro del sincretismo

Uno de los desafios de la contextualizacion es evitar el sincretismo, es
decir, la mezcla del evangelio con elementos culturales que distorsionan
su verdad. Cuando la cultura se convierte en la norma, en lugar de estar
sujeta a la Escritura, el mensaje cristiano pierde su esencia y se reduce a
una religion adaptada a los deseos humanaos.

La contextualizacion debe mantener el equilibrio entre fidelidad biblica
y relevancia cultural. Samuel Escobar advierte: “El peligro del
sincretismo surge cuando en nombre de la contextualizacion se
relativiza la verdad del evangelio” (Una nueva visién misionera, Kairos,
2003, p. 57).

4.4 El principio de la encarnacion

La encarnacion de Cristo es el modelo supremo de contextualizacion.
Jesus, siendo Dios, se hizo hombre y vivié dentro de una cultura
especifica, comunicando el Reino en formas comprensibles para su
tiempo (Jn 1:14). Este principio inspira a los misioneros y a la Iglesia a
encarnar el evangelio en cada cultura de manera real y cercana.

La encarnacion muestra que la mision no se realiza desde la distancia,
sino en la identificacion con las personas a las que se sirve. Andrew
Walls comenta: “La encarnacion asegura que el evangelio puede
hacerse en casa en cualquier cultura sin perder su caracter divino” (The
Missionary Movement in Christian History, Orbis, 1996, p. 26).



4.5 Herramientas para la contextualizacion

La contextualizacién requiere estudio profundo de la cultura receptora:
su cosmovision, idioma, valores, simbolos y practicas religiosas. Solo al
comprender el contexto se puede comunicar el evangelio de manera que
confronte los idolos culturales y al mismo tiempo hable en un lenguaje
comprensible.

La hermenéutica cultural es una herramienta clave en este proceso, pues
ayuda a traducir conceptos biblicos sin imponer categorias externas.
Charles Kraft afirma: “El misionero eficaz no traduce simplemente
palabras, sino significados, conectando la verdad de Dios con los
marcos de referencia culturales” (Christianity in Culture, Orbis, 1996,
p. 109).

4.6 Ejemplos historicos de contextualizacion

A lo largo de la historia, la Iglesia ha contextualizado el evangelio en
diversas culturas. Desde las traducciones de la Biblia a lenguas
vernaculas, hasta los movimientos de iglesias autoctonas en Africa,
Asia 'y Ameérica Latina, la contextualizacion ha mostrado la capacidad
del evangelio para echar raices en cualquier sociedad.

Estos ejemplos también muestran la tensidn entre imposicién cultural y
adaptacion fiel. Lamin Sanneh observa: “La traduccion de la Biblia es
la prueba historica de que el cristianismo es la religion de la traduccién,
capaz de hablar en todas las lenguas” (Translating the Message, Orbis,
2009, p. 51).

4.7 Contextualizacion y mision global hoy

En el mundo contemporaneo, caracterizado por la globalizacion y la
migracion, la contextualizacion es mas necesaria que nunca. El
evangelio debe ser proclamado en contextos urbanos, digitales,



multiculturales y posmodernos, donde las preguntas y los lenguajes
difieren de generaciones pasadas.

La misién global exige iglesias que sean culturalmente sensibles y
teologicamente firmes. Timothy Keller subraya: “La contextualizacion
es esencial para la mision urbana, pues sin ella el evangelio corre el
riesgo de ser irrelevante o incomprensible” (Center Church, Zondervan,
2012, p. 98).

Referencias

Conn, Harvie. Eternal Word and Changing Worlds. Grand
Rapids: Zondervan, 1984.

Escobar, Samuel. Una nueva vision misionera. Buenos Aires:
Kairos, 2003.

Hiebert, Paul. Anthropological Reflections on Missiological
Issues. Grand Rapids: Baker, 1994,

Keller, Timothy. Center Church. Grand Rapids: Zondervan,
2012.

Kraft, Charles. Christianity in Culture. Maryknoll: Orbis Books,
1996.

Sanneh, Lamin. Translating the Message: The Missionary
Impact on Culture. Maryknoll: Orbis Books, 20009.

Walls, Andrew. The Missionary Movement in Christian History.
Maryknoll: Orbis Books, 1996.



Capitulo 5

Espiritualidad y caracter del
evangelista y del misionero
5.1 El llamado divino como fundamento

El ministerio del evangelista y del misionero no se sostiene en
habilidades humanas, sino en un llamado divino. En la Escritura, los
enviados siempre parten de la iniciativa de Dios, quien los capacita y
envia con su autoridad (Mt 9:37-38; Hch 13:2). Este llamado produce
conviccion interior y perseverancia en medio de las pruebas.

El verdadero caracter misionero surge de saberse enviado por Dios y no
simplemente por una organizacion. John Stott afirma: “El misionero no

es un voluntario de la iglesia, sino un enviado de Cristo” (Christian
Mission in the Modern World, IVP, 1975, p. 32).

5.2 La vida de oracion como prioridad

La espiritualidad del evangelista se sostiene en la oracion. Jesis mismo
dedicaba tiempo a orar antes de tomar decisiones clave y antes de
predicar o sanar (Mc 1:35; Lc 6:12-13). La oracion es el canal de
dependencia de Dios, el espacio donde se recibe direccion, fortaleza 'y
compasion por los perdidos.

El misionero que descuida la oracion se convierte en un activista
religioso, pero sin poder espiritual. Andrew Murray declara: “La obra
misionera depende absolutamente de la vida de oracion de quienes son
enviados y de quienes los sostienen” (The Key to the Missionary
Problem, World Missionary Press, 1901, p. 15).



5.3 Santidad y testimonio personal

El caracter del evangelista y del misionero debe reflejar el mensaje que
proclama. La falta de coherencia entre la vida y la predicacién socava el
testimonio y debilita la mision. La Escritura exhorta: “Sed santos,
porque yo soy santo” (1 P 1:16).

La santidad no es perfeccion sin pecado, sino integridad y consagracion
a Dios en todas las areas de la vida. Oswald Chambers lo resume: “La
vida del misionero debe ser el sermdn mas elocuente que jaméas
predique” (My Utmost for His Highest, Barbour, 1935, p. 41).

5.4 Humildad y servicio

El evangelista y el misionero son llamados a servir, no a ser servidos.
Jesus lavo los pies de sus discipulos para mostrar que la grandeza en el
Reino se manifiesta en la humildad y el servicio (Jn 13:14-15). La
mision no es un medio de prestigio personal, sino una entrega
desinteresada por amor a Dios y a las personas.

La humildad también se refleja en la disposicion a aprender de otras
culturas y a trabajar en equipo con la Iglesia local. Hudson Taylor
escribio: “Dios busca hombres y mujeres humildes que puedan ser
llenos de su Espiritu para hacer su obra” (A Retrospect, CIM, 1894, p.
23).

5.5 Perseverancia en medio de las pruebas

El trabajo misionero esta lleno de desafios: oposicion espiritual,
barreras culturales, dificultades econdmicas y soledad. Por eso, la
perseverancia es una virtud indispensable para quienes anuncian el
evangelio. Pablo mismo soporto persecuciones y sufrimientos por causa
de Cristo, manteniendo la fe hasta el final (2 Co 11:23-28).



La perseverancia nace de la confianza en las promesas de Dios y en la
certeza de su presencia. Elisabeth Elliot, misionera en Ecuador, afirmé:
“La obediencia a Cristo no garantiza seguridad, pero si asegura su
presencia en medio de la incertidumbre” (Through Gates of Splendor,
Tyndale, 1957, p. 182).

5.6 Amor por Dios y compasion por los
perdidos

El motor de la mision no es la obligacion, sino el amor. Jesus resumio la
ley en amar a Dios y al préjimo (Mt 22:37-39), y la compasion lo movia
a predicar y sanar (Mt 9:36). El evangelista y el misionero deben
cultivar un corazon sensible a la condicidn de los perdidos y una pasion
por la gloria de Dios.

Este amor evita que la misidn se convierta en un deber frio 0 en un
proyecto humano. David Livingstone, pionero en Africa, expreso: “Si
un encargo como el mio sirve para llevar el evangelio a los necesitados,
ninguna privacion es un sacrificio demasiado grande” (Missionary
Travels and Researches in South Africa, Harper, 1857, p. 25).

5.7 Dependencia del Espiritu Santo

Finalmente, el evangelista y el misionero deben depender del poder del
Espiritu Santo. La mision en el libro de Hechos se expandié no por
estrategias humanas, sino por la accion del Espiritu que capacitd, guié y
transformo a los discipulos (Hch 1:8). La espiritualidad misionera es
inseparable de la plenitud del Espiritu.

El caracter del misionero es forjado no solo por disciplina personal, sino
por la obra sobrenatural del Espiritu en su vida. A. B. Simpson lo
expreso asi: “La mision mundial no puede ser cumplida por la energia
humana, sino por el Espiritu Santo obrando a través de vasos
consagrados” (A Larger Christian Life, Christian Alliance, 1890, p. 66)



Referencias

Chambers, Oswald. My Utmost for His Highest. Uhrichsville:
Barbour, 1935.

Elliot, Elisabeth. Through Gates of Splendor. Wheaton:
Tyndale, 1957.

Livingstone, David. Missionary Travels and Researches in
South Africa. New York: Harper, 1857.

Murray, Andrew. The Key to the Missionary Problem.
Newberry: World Missionary Press, 1901.

Simpson, A. B. A Larger Christian Life. New York: Christian
Alliance, 1890.

Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers
Grove: IVP, 1975.

Taylor, Hudson. A Retrospect. London: CIM, 1894.



Capitulo 6

Retos contemporaneos de la
mision (secularismo, pluralismo,
persecucion)

6.1 El desafio del secularismo

El secularismo ha desplazado la religion del espacio publico y ha
reducido la fe a lo privado. En sociedades occidentales y urbanizadas, la
mision enfrenta la dificultad de comunicar el evangelio en un contexto
donde Dios es considerado irrelevante o inexistente. Este ambiente
genera indiferencia espiritual y resistencia hacia cualquier afirmacién
absoluta.

Sin embargo, el secularismo también abre oportunidades, pues revela el
vacio existencial que deja una vida sin trascendencia. Charles Taylor
comenta: “El secularismo no elimina la busqueda de sentido;

simplemente la multiplica en diversas direcciones” (A Secular Age,
Harvard University Press, 2007, p. 299).

6.2 El pluralismo religioso

El pluralismo religioso contemporaneo promueve la idea de que todas
las religiones son igualmente validas y que no hay una verdad absoluta.
Esto genera resistencia hacia la afirmacion cristiana de que Jesus es el
Unico camino al Padre (Jn 14:6). El reto misionero es proclamar la
exclusividad de Cristo sin caer en intolerancia ni en relativismo.

El pluralismo obliga a los misioneros a dialogar vy a testificar con
humildad y respeto, pero también con fidelidad al evangelio. Lesslie
Newbigin advierte: “El cristianismo no puede aceptar ser uno entre



muchos caminos hacia Dios; proclama a Cristo como la verdad
universal” (The Gospel in a Pluralist Society, Eerdmans, 1989, p. 9).

6.3 La persecucion de la iglesia

En muchas regiones del mundo, la mision enfrenta hostilidad directa.
Millones de cristianos sufren persecucion por su fe: encarcelamiento,
violencia y discriminacion. Este contexto recuerda que la misién
implica costo y sufrimiento, como ya experimento la iglesia primitiva
(Hch 5:41).

La persecucidn, aunque dolorosa, se convierte en testimonio poderoso
de la autenticidad del evangelio. John Allen escribe: “La persecucion de
los cristianos es un fendmeno global, y paradojicamente, donde la
iglesia sufre, también crece” (The Global War on Christians, Image,
2013, p. 21).

6.4 El relativismo moral y ético

El relativismo ético, propio de la cultura posmoderna, sostiene que no
existen normas universales de moralidad. Esto desafia a la mision,
porque el evangelio proclama estandares claros de justicia, santidad y
verdad. Cuando la cultura niega valores absolutos, el mensaje cristiano
aparece como anticuado o incluso ofensivo.

Aun asi, este contexto brinda la oportunidad de mostrar la coherencia
del evangelio como fundamento sélido para la ética personal y social.
Ravi Zacharias afirmaba: “El relativismo destruye la verdad, pero nunca
puede silenciar la necesidad de la verdad” (Can Man Live Without God,
Word, 1994, p. 45).

6.5 El impacto de la globalizacion

La globalizacion conecta al mundo como nunca antes, facilitando la
comunicacion, el acceso a culturas diversas y la difusion del evangelio.



Sin embargo, también genera homogeneizacion cultural y difusion de
ideologias contrarias a la fe cristiana. El reto es aprovechar la
globalizacién como herramienta para la mision sin perder la identidad
biblica.

La globalizacion ofrece un escenario Unico para el testimonio
intercultural, pues las naciones llegan a nuestras ciudades a traves de la
migracion. Samuel Escobar senala: “La mision hoy no es solo ir lejos,
sino alcanzar a los pueblos que Dios trae a nuestras puertas” (Una
nueva visién misionera, Kairos, 2003, p. 88).

6.6 El reto de la indiferencia espiritual

Mas alla de la oposicion abierta, muchos contextos presentan un
obstaculo més sutil: la indiferencia. En sociedades de consumo y
bienestar, la gente no rechaza activamente el evangelio, simplemente no
lo considera necesario. Esto exige creatividad y autenticidad en la
comunicacion del mensaje.

El reto es mostrar que el evangelio no es un accesorio, sino la respuesta
esencial a la busqueda humana de propdsito y redencion. John Piper
resume: “El mayor problema de la humanidad no es la falta de placer,
sino que se contenta con placeres triviales en lugar de la gloria de Dios”
(Desiring God, Multnomah, 1986, p. 21).

6.7 La esperanza en medio de los retos

Aunque los desafios contemporaneos parecen enormes, la mision
cristiana no esté destinada al fracaso. Cristo prometi¢ estar con su
iglesia hasta el fin del mundo (Mt 28:20), y esa promesa asegura la
victoria final de la mision. Cada obstaculo se convierte en oportunidad
para mostrar que el evangelio es poder de Dios para salvacion.

La iglesia debe responder con fidelidad, creatividad y valentia,
confiando en que el Espiritu Santo capacita y guia en todo tiempo.



Roland Allen dijo: “El futuro de la mision no depende de nuestros
métodos, sino del Espiritu Santo que obra a través de hombres y
mujeres obedientes” (Missionary Methods: St. Paul’s or Ours?,
Eerdmans, 1962, p. 7).

Referencias

Allen, Roland. Missionary Methods: St. Paul’s or Ours? Grand
Rapids: Eerdmans, 1962.

Allen, John. The Global War on Christians. New York: Image,
2013.

Escobar, Samuel. Una nueva vision misionera. Buenos Aires:
Kairos, 2003.

Newbigin, Lesslie. The Gospel in a Pluralist Society. Grand
Rapids: Eerdmans, 1989.

Piper, John. Desiring God: Meditations of a Christian Hedonist.
Sisters, OR: Multnomah, 1986.

Taylor, Charles. A Secular Age. Cambridge: Harvard University
Press, 2007.

Zacharias, Ravi. Can Man Live Without God. Dallas: Word,
1994,



Capitulo 7

La relacion entre evangelismo,
discipulado y plantacion de
Iglesias
7.1 Evangelismo como punto de partida

El evangelismo es la proclamacion del evangelio de Jesucristo con el fin
de invitar a las personas a la fe y al arrepentimiento. Constituye el
primer paso en la misién, pues introduce a los hombres y mujeres en
una relacion viva con Dios. Sin evangelismo no hay discipulado ni
formacion de comunidades cristianas.

La mision comienza con la proclamacion, porque “la fe viene por el oir,
y el oir, por la palabra de Cristo” (Ro 10:17). John Stott enfatiza: “El
evangelismo es comunicar las buenas nuevas de Cristo de manera que
las personas puedan llegar a poner su confianza en EI” (Christian
Mission in the Modern World, IVP, 1975, p. 30).

7.2 Discipulado como continuidad del
evangelismo

El discipulado da continuidad al proceso iniciado con el evangelismo.
No basta con que alguien haga una decision inicial por Cristo; es
necesario formarlo en la obediencia, el conocimiento de la Palabra y la
vida comunitaria. Jesus mismo ordend: “Ensefiandoles que guarden
todas las cosas que 0s he mandado” (Mt 28:20).

El discipulado asegura la madurez de los creyentes y evita una fe
superficial. Dietrich Bonhoeffer afirma: “El cristianismo sin discipulado



es siempre cristianismo sin Cristo” (The Cost of Discipleship, SCM
Press, 1959, p. 87).

7.3 Plantacion de iglesias como fruto natural

La plantacion de iglesias es el resultado natural del evangelismo y del
discipulado. Cuando nuevos creyentes son formados, se reinen como
comunidad para adorar, edificarse mutuamente y dar testimonio en el
mundo. Asi surgieron las iglesias en el libro de Hechos, a partir de la
predicacion apostdlica y la formacion de discipulos.

El evangelismo que no culmina en comunidades locales carece de
permanencia. Ed Stetzer explica: “La plantacion de iglesias no es una
moda, sino el medio biblico para multiplicar discipulos y extender el
Reino de Dios” (Planting Missional Churches, B&H, 2006, p. 5).

7.4 La unidad entre evangelismo, discipulado
y plantacion

Estos tres elementos no son independientes, sino dimensiones
interconectadas de la mision. El evangelismo inicia el proceso, el
discipulado lo profundiza y la plantacion de iglesias lo concreta en
estructuras visibles y duraderas. Separarlos produce desequilibrios:
evangelismo sin discipulado lleva a conversiones superficiales;
discipulado sin evangelismo genera iglesias cerradas; plantacion sin
evangelismo resulta en instituciones vacias.

La Gran Comision une estas tres dimensiones en un solo mandato.
Christopher Wright afirma: “La mision de la Iglesia incluye proclamar
el evangelio, formar discipulos y establecer comunidades que vivan
bajo el sefiorio de Cristo” (The Mission of God’s People, Zondervan,
2010, p. 256).



7.5 La mision integral y su impacto en la
sociedad

La relacion entre evangelismo, discipulado y plantacion de iglesias no
se limita al &mbito espiritual, sino que tiene un impacto social. Iglesias
saludables influyen en la transformacion de comunidades, promoviendo
justicia, misericordia y reconciliacion. El discipulado auténtico lleva a
los creyentes a vivir el evangelio en todas las areas de la vida.

Este impacto integral es evidencia del Reino de Dios en accion. René
Padilla sostiene: “La mision integral une la evangelizacion y la
responsabilidad social como expresiones inseparables del discipulado”
(Misién Integral, Nueva Creacion, 2001, p. 42).

7.6 Los desafios contemporaneos

En el mundo actual, la relacion entre evangelismo, discipulado y
plantacion de iglesias enfrenta retos: secularizacion, falta de
compromiso, modelos de iglesia consumistas y dificultad para mantener
comunidades estables en contextos urbanos. Sin embargo, estos
desafios también ofrecen oportunidades para volver a la simplicidad del
modelo biblico.

La iglesia necesita redescubrir que su fuerza no radica en programas
sofisticados, sino en la fidelidad al evangelio y en la multiplicacion de
discipulos. Alan Hirsch comenta: “La clave de la mision hoy no es
reinventar la iglesia, sino recuperar su ADN apostélico y misionero”
(The Forgotten Ways, Brazos, 2006, p. 78).

7.7 Hacia un modelo de multiplicacion

La relacién entre evangelismo, discipulado y plantacion de iglesias
apunta hacia la multiplicacion. EI modelo biblico no busca solo afadir
creyentes, sino formar discipulos que hagan nuevos discipulos y



comunidades que planten nuevas comunidades. Esta visién dinamica
asegura la expansion continua del evangelio.

El futuro de la mision depende de iglesias que entiendan esta
integracion y que trabajen por la multiplicacién en lugar de la mera
conservacion. David Garrison afirma: “Los movimientos de iglesias se
producen cuando evangelismo, discipulado y multiplicacién convergen
en una vision comun de obediencia a Cristo” (Church Planting
Movements, WIGTake, 2004, p. 21).

Referencias

Bonhoeffer, Dietrich. The Cost of Discipleship. London: SCM
Press, 1959.

Garrison, David. Church Planting Movements. WIGTake
Resources, 2004.

Hirsch, Alan. The Forgotten Ways: Reactivating the Missional
Church. Grand Rapids: Brazos, 2006.

Padilla, René. Misidn Integral. Barcelona: Nueva Creacién,
2001.

Stetzer, Ed. Planting Missional Churches. Nashville: B&H
Publishing, 2006.

Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers
Grove: IVP, 1975.

Wright, Christopher. The Mission of God’s People: A Biblical
Theology of the Church’s Mission. Grand Rapids: Zondervan,
2010.



Capitulo 8

William Carey, Hudson Taylor y
David Brainerd

8.1 William Carey: el padre de las misiones
modernas

William Carey (1761-1834) es considerado el “padre de las misiones
modernas” por su vision de llevar el evangelio a los pueblos no
alcanzados. Aungque comenzo6 como zapatero en Inglaterra, estudié por
si mismo y se apasiono por la causa misionera. Su famoso sermén
“Expect great things from God; attempt great things for God” inspiro
el movimiento bautista misionero y marcé un antes y un después en la
historia de la mision.

En India, Carey enfrento dificultades enormes: oposicion, enfermedad,
pobreza y pérdida familiar. Sin embargo, persevero en la traduccion de
la Biblia a varios idiomas, en la fundacién de escuelas y en la lucha
contra préacticas injustas como el sati. Timothy George afirma: “Carey
transformd la vision de la Iglesia de un cristianismo local a uno
verdaderamente global” (Faithful Witness, New Hope, 1991, p. 17).

8.2 El legado misionero de Carey

Mas alla de su trabajo en India, Carey dejé un legado de vision
estratégica y compromiso integral. Entendio que la mision incluia tanto
la proclamacion del evangelio como la transformacion de la sociedad.
Fundd colegios, promovid la agricultura, la ciencia y la imprenta como
herramientas para la extension del Reino de Dios.

Su énfasis en la traduccién de la Biblia abrié camino para que las



Escrituras llegaran a pueblos enteros en su propio idioma. Vishal y Ruth
Mangalwadi sefialan: “Carey no solo tradujo la Biblia, sino que tradujo
una cosmovision cristiana a la cultura india” (The Legacy of William
Carey, Crossway, 1999, p. 56).

8.3 Hudson Taylor: pionero en China

Hudson Taylor (1832-1905) fund6 la China Inland Mission con el
propdsito de alcanzar las regiones mas remotas de China. Su vision
revolucionaria fue identificarse con la cultura china, adoptando su
vestimenta y costumbres para eliminar barreras innecesarias al
evangelio. Su lema era: “Let us go in for all we are worth” (Demos
todo lo que somos por la misiéon).

Taylor sufrié oposicion de su propio contexto occidental, pero su
modelo de contextualizacion inspird a generaciones posteriores. A. J.
Broombhall resume: “Taylor abrié China al evangelio no tanto por su
genio organizativo, sino por su profunda confianza en Dios” (Hudson
Taylor and China’s Open Century, Hodder & Stoughton, 1981, p. 23).

8.4 La espiritualidad de Hudson Taylor

La vida de Taylor estuvo marcada por una espiritualidad profunda de fe
y dependencia de Dios. Enfrentd enfermedades, pérdidas familiares y
crisis econdmicas, pero siempre proclamé la fidelidad de Dios para
sostener la mision sin deudas ni recursos humanos garantizados.

Su énfasis en la oracion y la fe radical modeld un estilo de mision
basado en confiar en el Sefior de la mies. Howard Taylor, su hijo,
escribio: “Para mi padre, la oracidén no era preparacion para el trabajo
misionero; era el trabajo misionero” (Hudson Taylor’s Spiritual Secret,
Moody, 1932, p. 45).



8.5 David Brainerd: el misionero de la
oracion y el sufrimiento

David Brainerd (1718-1747) dedico su corta vida a evangelizar a los
pueblos indigenas de Norteamérica. A pesar de sus problemas de salud
(tuberculosis) y de luchas espirituales, vivié una vida de entrega total al
servicio de Cristo. Su diario, publicado por Jonathan Edwards, inspiré a
generaciones de misioneros.

Brainerd mostro que la mision no depende de la fuerza humana, sino de
la gracia de Dios que se perfecciona en la debilidad. John Piper
comenta: “El legado de Brainerd no estd en la duracion de su ministerio,

sino en la intensidad de su amor por Cristo y por los perdidos” (The
Hidden Smile of God, Crossway, 2001, p. 39).

8.6 El impacto del diario de Brainerd

Aunque muri6 a los 29 afios, el testimonio escrito de Brainerd tocd a
figuras como William Carey, Henry Martyn y Jim Elliot. Su ejemplo de
oracién ferviente, sacrificio y devocion absoluta inspiré a la Iglesia a
mirar la mision como una tarea que vale cualquier costo.

El diario de Brainerd sigue siendo un clasico de la espiritualidad
misionera. Jonathan Edwards sefalo: “La vida de Brainerd es un
ejemplo vivo de lo que significa morir a uno mismo y vivir totalmente
para Cristo” (The Life of David Brainerd, Yale University Press, 1985,
p. 112).

8.7 Un legado comun

Aunque distintos en tiempo, lugar y contexto, Carey, Taylor y Brainerd
compartieron una misma pasion: dar a conocer a Cristo donde aln no
era conocido. Los tres encarnaron sacrificio, oracion, fe y vision global,
inspirando el movimiento misionero moderno.



Su legado recuerda que la misién cristiana avanza no por comodidad,
sino por obediencia y entrega. Ralph Winter resume: “Carey penso,
Brainerd llorg, Taylor 0s06, y juntos encendieron la chispa de las
misiones modernas” (Perspectives on the World Christian Movement,
William Carey Library, 2009, p. 259).

Referencias

Broomhall, A. J. Hudson Taylor and China’s Open Century.
London: Hodder & Stoughton, 1981.

Edwards, Jonathan. The Life of David Brainerd. New Haven:
Yale University Press, 1985.

George, Timothy. Faithful Witness: The Life and Mission of
William Carey. Birmingham: New Hope, 1991.

Mangalwadi, Vishal & Ruth. The Legacy of William Carey: A
Model for the Transformation of a Culture. Wheaton: Crossway,
1999.

Piper, John. The Hidden Smile of God: The Fruit of Affliction in
the Lives of John Bunyan, William Cowper, and David
Brainerd. Wheaton: Crossway, 2001.

Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers
Grove: IVP, 1975. 0 Taylor, Howard & Geraldine. Hudson
Taylor’s Spiritual Secret. Chicago: Moody Press, 1932,

Winter, Ralph D. Perspectives on the World Christian
Movement. Pasadena: William Carey Library, 2009.



Capitulo 9

David Livingstone, Adoniram
Judson y Amy Carmichael

9.1 David Livingstone: explorador y
misionero en Africa

David Livingstone (1813-1873) combino su vocacion misionera con la
exploracion geografica, abriendo caminos en Africa para el evangelio y
para la abolicion del comercio de esclavos. Su lema fue: “Cristo
primero, el evangelio primero”. Aunque enfrent6 enfermedades,
aislamiento y oposicion, perseverd en su vision de llevar la luz de Cristo
a lugares ain no alcanzados.

Livingstone veia la mision como un trabajo integral que incluia la fe, la
ciencia y la justicia social. Timothy Holmes sefiala: “Livingstone unid
la exploracién con la mision, convencido de que el conocimiento y el
evangelio debian caminar juntos para liberar a Africa” (David
Livingstone: Mission and Empire, Hambledon, 1996, p. 41).

9.2 El legado de Livingstone

Mas alla de su obra evangelizadora, Livingstone influy6 en la
conciencia publica de Europa sobre los abusos de la esclavitud y la
necesidad de justicia en Africa. Sus viajes abrieron la puerta a otros
misioneros y demostraron que la misién podia transformar culturas
enteras, no solo en lo espiritual, sino también en lo social y econdémico.

Su vida encarno la perseverancia a pesar del sufrimiento. Andrew Ross
concluye: “Livingstone es recordado no por sus mapas, sino por su
pasion de llevar el evangelio y liberar a los oprimidos” (David
Livingstone: Blantyre to Zambia, Longman, 1973, p. 22).



9.3 Adoniram Judson: pionero en Birmania

Adoniram Judson (1788-1850) fue el primer misionero bautista
estadounidense enviado al extranjero, llegando a Birmania (Myanmar).
Alli enfrent6 persecucidn, encarcelamiento y la pérdida de seres
queridos, pero persevero en la traduccion de la Biblia al birmano, una
obra monumental que sigue siendo usada hasta hoy.

Judson mostro que la mision exige sacrificio profundo, pero también
genera fruto duradero. Courtney Anderson escribe: “El evangelio en
Birmania lleva el sello de la sangre y las lagrimas de Adoniram Judson”
(To the Golden Shore: The Life of Adoniram Judson, Judson Press,
1987, p. 314).

9.4 El impacto duradero de Judson

Aunque paso afos sin ver conversiones significativas, Judson sembro
con fidelidad hasta que Dios dio fruto. Al final de su vida, habia miles
de creyentes en Birmania y una iglesia autoctona en crecimiento. Su
ejemplo inspira a los misioneros a confiar en el poder de la Palabra aun
cuando los resultados tardan.

Francis Wayland comento: “Judson nos ensed que el éxito de la mision
no se mide por nimeros inmediatos, sino por la fidelidad a Cristo y a su
evangelio” (Memoir of the Life and Labors of the Rev. Adoniram
Judson, Phillips, Sampson, 1853, vol. 2, p. 89).

9.5 Amy Carmichael: madre de huérfanos en
India

Amy Carmichael (1867—-1951), misionera irlandesa en India, dedicd
mas de 50 afios sin regresar a su pais. Su labor mas conocida fue el
rescate de nifias que eran dedicadas a la prostitucion en templos
hindues, fundando el hogar Dohnavur Fellowship, que llego a albergar a
centenares de nifios.



Carmichael mostro que la mision es también encarnacion del amor y la
justicia de Dios en contextos de opresion. Elisabeth Elliot escribi6 sobre
ella: “Amy no solo habl6 del amor de Dios, sino que lo encarn6 al dar
su vida por los nifios rechazados” (A Chance to Die: The Life and
Legacy of Amy Carmichael, Revell, 1987, p. 45).

9.6 La espiritualidad de Amy Carmichael

Mas alla de su obra social, Carmichael desarrollé una profunda
espiritualidad marcada por la entrega y el sacrificio. Rechazo la
comodidad y ensefid a sus discipulos que seguir a Cristo significaba
renunciar a uno mismo. Sus escritos devocionales siguen inspirando a
generaciones de cristianos.

Ella misma escribi6: “El amor de Cristo nunca pide menos que todo”
(If, Dohnavur Fellowship, 1938, p. 12). Su vida demuestra que la
mision no es solo predicar con palabras, sino amar con hechos que
transforman.

9.7 Un legado comun

Livingstone, Judson y Carmichael representan diferentes expresiones de
la mision: exploracion, traduccion biblica y rescate social. Sin embargo,
comparten un mismo corazon: pasion por Cristo, fidelidad hasta la
muerte y entrega total al servicio del Reino de Dios.

Su legado recuerda que la mision no se reduce a un modelo Unico, sino
que adopta multiples formas segun las necesidades del contexto.
Samuel Escobar afirma: “Los grandes misioneros nos ensefian que
evangelizacion y transformacion social no son opciones excluyentes,
sino dimensiones inseparables de la mision cristiana” (Una nueva vision
misionera, Kairos, 2003, p. 102).



Referencias

Anderson, Courtney. To the Golden Shore: The Life of
Adoniram Judson. Valley Forge: Judson Press, 1987.
Carmichael, Amy. If. Dohnavur: Dohnavur Fellowship, 1938.
Elliot, Elisabeth. A Chance to Die: The Life and Legacy of Amy
Carmichael. Grand Rapids: Revell, 1987.

Holmes, Timothy. David Livingstone: Mission and Empire.
London: Hambledon, 1996.

Ross, Andrew. David Livingstone: Blantyre to Zambia. London:
Longman, 1973.

Escobar, Samuel. Una nueva vision misionera. Buenos Aires:
Kairos, 2003.

Wayland, Francis. Memoir of the Life and Labors of the Rev.
Adoniram Judson. Boston: Phillips, Sampson, 1853.



Capitulo 10

Jim Elliot, Elisabeth Elliot y
Nate Saint

10.1 Jim Elliot: pasion por Cristo y los no
alcanzados

Jim Elliot (1927-1956) fue un joven misionero estadounidense que
entreg0 su vida para llevar el evangelio a la tribu huaorani (antes
Ilamados aucas) en Ecuador. Desde su juventud, mostré una pasion
ardiente por Cristo y una conviccién inquebrantable de que la vida
debia gastarse en lo eterno. Su famosa frase resume su vision: “No es
necio el que da lo que no puede retener, para ganar lo que no puede
perder”.

La vida de Jim, aunque breve, dejé un legado de entrega total a la causa
de Cristo. John Piper afirma: “Jim Elliot nos recuerda que el valor
supremo de Cristo hace que el sacrificio misionero no sea una pérdida,
sino una ganancia” (Let the Nations Be Glad!, Baker, 1993, p. 44).

10.2 El martirio en Ecuador

En enero de 1956, Jim Elliot, Nate Saint y otros tres comparieros fueron
asesinados por los huaorani mientras intentaban establecer contacto
amistoso. Este evento impact6 al mundo evangélico, mostrando que la
mision puede demandar el costo supremo de la vida.

El martirio de los cinco misioneros no detuvo la misién, sino que la
multiplico. Elisabeth Elliot escribid: “Lo que para el mundo fue una
tragedia, para Dios fue el triunfo de la obediencia” (Through Gates of
Splendor, Tyndale, 1957, p. 201).



10.3 Nate Saint: el aviador de la misién

Nate Saint (1923-1956) fue piloto misionero y miembro de la
organizacion Mission Aviation Fellowship. Su habilidad como aviador
permitio el acceso a regiones remotas de la selva ecuatoriana,
facilitando el contacto con pueblos aislados.

Saint entendia que la aviacion no era un fin en si mismo, sino una
herramienta para la causa del evangelio. Steve Saint, su hijo, afirmo:

“Mi padre usé un avion, pero lo que realmente lo impulsaba era la cruz
de Cristo” (End of the Spear, Tyndale, 2005, p. 18).

10.4 Elisabeth Elliot: fidelidad en medio del
dolor

Tras la muerte de su esposo Jim, Elisabeth Elliot (1926-2015) decidid
permanecer en Ecuador y continuar la mision. Vivié entre los huaorani
y vio como muchos de ellos abrazaron la fe en Cristo. Su testimonio
mostrd que el perdon y la fidelidad pueden transformar incluso a los
enemigos.

Elisabeth se convirtié en una influyente escritora y conferencista,
alentando a generaciones de cristianos a la obediencia radical. Su frase
resume su vision: “La voluntad de Dios no nos llevara a donde su gracia
no nos pueda sostener” (Keep a Quiet Heart, Revell, 1995, p. 12).

10.5 El poder del perdon y la reconciliacion

El testimonio de Elisabeth Elliot y de las familias de los misioneros
impact6 profundamente al mundo, porque en lugar de odio,
respondieron con amor y perdon. Esa disposicion abrid el corazon de
los huaorani al evangelio. Lo que comenzo con violencia termino en
reconciliacion y transformacion espiritual.



Este perd6n encarnado fue una poderosa proclamacion del evangelio.
Steve Saint narra: “Los que mataron a mi padre se convirtieron en mis
padres espirituales, y me ensefiaron lo que significa perdonar y ser
perdonado” (End of the Spear, Tyndale, 2005, p. 212).

10.6 El impacto global de los martires de
Ecuador

La historia de Jim Elliot, Nate Saint y sus comparieros inspir6 un
renovado compromiso misionero en todo el mundo. Miles de jovenes
respondieron al llamado de servir en misiones transculturales,
convencidos de que Cristo vale mas que la vida misma.

Ralph Winter sefiald: “El sacrificio de los misioneros en Ecuador
encendid la llama del movimiento misionero moderno en una nueva
generacion” (Perspectives on the World Christian Movement, William
Carey Library, 2009, p. 320).

10.7 Un legado de obediencia radical

Jim Elliot, Nate Saint y Elisabeth Elliot nos muestran que la misién
requiere entrega radical, perseverancia en medio del dolor y disposicién
al sacrificio supremo. Su legado sigue vivo en los testimonios de las
comunidades transformadas y en la inspiracion que brindan a quienes
sienten el Ilamado misionero.

Su vida y muerte recuerdan que la mision no depende de la duracién del
ministerio, sino de la fidelidad al Sefior. Como escribi6 Jim Elliot en su

diario: “Vivo para no tener un gramo de vida no entregada a Dios”
(The Journals of Jim Elliot, Revell, 1978, p. 105).



Referencias

Elliot, Elisabeth. Through Gates of Splendor. Wheaton: Tyndale
House, 1957.

Elliot, Jim. The Journals of Jim Elliot. Old Tappan: Revell,
1978.

Elliot, Elisabeth. Keep a Quiet Heart. Grand Rapids: Revell,
1995.

Piper, John. Let the Nations Be Glad! The Supremacy of God in
Missions. Grand Rapids: Baker, 1993.

Saint, Steve. End of the Spear. Wheaton: Tyndale House, 2005.
Winter, Ralph D. Perspectives on the World Christian
Movement. Pasadena: William Carey Library, 2009.



Capitulo 11

George Mdller, C. T. Studd y
Cameron Townsend

11.1 George Muller: fe y provision en la obra
misionera

George Miller (1805-1898), pastor en Inglaterra, es recordado por su
ministerio con huérfanos en Bristol y por su ejemplo de confianza
radical en Dios. Sin pedir ayuda financiera a nadie, Muller sostuvo a
miles de huérfanos Unicamente a través de la oracién y la fe en la
provision divina. Su vida mostro que la dependencia absoluta de Dios
es el fundamento de toda mision.

Miiller entendia que su obra no solo era ayuda social, sino testimonio
visible del poder de Dios. Roger Steer afirma: “La vida de Miiller fue
una parabola viva del cuidado providencial de Dios para sus hijos”
(George Miiller: Delighted in God!, Harold Shaw, 1975, p. 58).

11.2 El legado espiritual de Muller

El impacto de Muller va mas alla de los orfanatos: su ejemplo inspir6 a
generaciones de misioneros a confiar en Dios para la provision. Mostré
que la oracién no es un recurso secundario, sino el medio principal por
el cual Dios sostiene su obra.

Su fe préctica demostré que la misién no depende de recursos humanos,
sino de la fidelidad de Dios. George Muller escribid: “El comienzo de
la ansiedad es el fin de la fe, y el comienzo de la fe es el fin de la
ansiedad” (Narrative of the Lord’s Dealings with George Miiller, J.
Nisbet, 1860, p. 147).



11.3 C. T. Studd: del deporte a las misiones

Charles Thomas Studd (1860-1931) fue un famoso jugador de criquet
en Inglaterra que dejo fama y fortuna para servir como misionero en
China, India y Africa. Fue parte de los “Siete de Cambridge”, un grupo
de jovenes que renunciaron a todo para predicar el evangelio en Asia.
Su lema era: “Si Cristo es Dios y murio por mi, entonces ningun
sacrificio puede ser demasiado grande para hacer por El”.

Studd representa el espiritu radical de la mision: dejar todo por Cristo y
dedicar la vida a los pueblos no alcanzados. Norman Grubb comenta:
“Studd fue un hombre consumido por una sola pasion: que Cristo fuera
conocido entre los perdidos” (C. T. Studd: Cricketer and Pioneer,
Lutterworth, 1933, p. 41).

11.4 El impacto del ministerio de Studd

El ministerio de Studd se caracterizd por su valentia y perseverancia.
Aunque enfrento criticas por su radicalidad y su estilo poco
convencional, fundé la organizacién Worldwide Evangelization
Crusade (WEC), que ain continda enviando misioneros a todo el
mundo.

Su vida muestra que el evangelio no se propaga por comodidad, sino
por obediencia radical. Brian Stanley escribe: “Studd encarn¢ el espiritu
del movimiento misionero protestante de fe y sacrificio” (The History of
the Worldwide Evangelization Crusade, WEC, 1990, p. 73).

11.5 Cameron Townsend: el apostol de la
traduccion biblica

William Cameron Townsend (1896-1982), misionero estadounidense,
es conocido por fundar Wycliffe Bible Translators y por su pasion de
llevar la Palabra de Dios a cada pueblo en su propio idioma. Su



conviccion era: “La gente merece escuchar la Palabra de Dios en el
idioma que mejor entiende: el suyo”.

Townsend comenzé su mision en Guatemala, donde descubri6 que los
pueblos indigenas no entendian la Biblia en espafiol. Esta experiencia lo
impulso a dedicar su vida a la traduccion biblica. John Holzmann
afirma: “Townsend transformo la mision al colocar la traduccion de la
Biblia en el centro del movimiento misionero” (Wycliffe Bible
Translators, Multnomah, 1984, p. 22).

11.6 El legado de Townsend

El movimiento de traduccion biblica fundado por Townsend ha sido uno
de los mas influyentes del siglo XX. Gracias a Wycliffe y SIL
International, millones de personas han recibido la Biblia en sus lenguas
nativas. Este legado muestra que la mision no es solo predicacion, sino
también acceso a la Palabra de Dios.

Su vision trascendio generaciones y sigue en curso hoy. Townsend solia
decir: “La Gran Comision no se puede cumplir hasta que cada pueblo
tenga la Biblia en su propio idioma” (Kingdom of Speech, citado en
Holzmann, 1984, p. 37).

11.7 Un legado de fe, sacrificio y vision

Mdiller, Studd y Townsend representan tres dimensiones esenciales de la
mision: fe radical en la provisién de Dios, sacrificio total por Cristo y
vision estratégica de la Palabra para las naciones. Aunque con
ministerios diferentes, los tres vivieron con la misma pasion por la
gloria de Dios entre los pueblos.

Su ejemplo recuerda a la Iglesia que la mision requiere confianza,
obediencia y vision global. Samuel Escobar lo resume asi: “La mision
de ayer inspira la mision de hoy; lo que estos hombres hicieron muestra



que la obediencia radical a Dios cambia la historia” (Una nueva vision
misionera, Kairos, 2003, p. 143).

Referencias

Escobar, Samuel. Una nueva vision misionera. Buenos Aires:
Kairos, 2003.

Grubb, Norman. C. T. Studd: Cricketer and Pioneer. London:
Lutterworth, 1933.

Holzmann, John. Wycliffe Bible Translators. Portland:
Multnomah, 1984.

Miller, George. Narrative of the Lord’s Dealings with George
Mauller. London: J. Nisbet, 1860.

Stanley, Brian. The History of the Worldwide Evangelization
Crusade. Singapore: WEC, 1990.

Steer, Roger. George Miuller: Delighted in God!. Wheaton:
Harold Shaw, 1975.



Capitulo 12

William Booth, Lottie Moon y
Samuel Zwemer

12.1 William Booth: fundador del Ejército de
Salvacion

William Booth (1829-1912) fue un predicador metodista britanico que
fundo el Ejército de Salvacion en 1865, con el proposito de llevar el
evangelio a los marginados de Londres. Su lema era: “Sopa, jabon y
salvacion”, uniendo la predicacion del evangelio con la accion social.

Booth transformd la visién misionera urbana al mostrar que la fe
cristiana debia llegar a los mas pobres, alcohdlicos, prostitutas y
desamparados. Roger Green afirma: “Booth rompid barreras al insistir
en que la mision de la Iglesia debia ser integral: cuerpo y alma” (The
Life and Ministry of William Booth, Abingdon, 2005, p. 61).

12.2 El legado del Ejército de Salvacion

El Ejército de Salvacion se expandi6 rapidamente, convirtiéndose en un
movimiento global presente en mas de 130 paises. Su enfoque practico
de evangelismo a través de la compasion y el servicio sigue impactando
millones de vidas. Booth demostr6 que el evangelismo y la accion
social no se excluyen, sino que se potencian mutuamente.

Hoy, la obra de Booth sigue viva en orfanatos, hospitales, programas de
rehabilitacion y predicacion. John Coutts escribe: “El Ejército de
Salvacion es la expresion visible del suefio de Booth de una iglesia en
mision constante” (The Salvationists, InterVarsity, 2000, p. 28).



12.3 Lottie Moon: pionera en China

Charlotte “Lottie” Moon (1840-1912) fue una misionera bautista
estadounidense que dedico casi 40 afios a servir en China. Ensefio,
predico y escribi6 cartas apasionadas a las iglesias en EE. UU., instando
al envio de mas obreros y al apoyo econdmico para las misiones.

Lottie Moon es recordada por su entrega radical: se neg0 a casarse para
dedicarse completamente a la mision y murié de hambre durante una
hambruna en China, al haber dado su comida a los necesitados.
Catherine Allen comenta: “Lottie Moon es un ejemplo clasico de amor
sacrificial por Cristo y por los perdidos” (The New Lottie Moon Story,
Broadman, 1980, p. 92).

12.4 El legado de Lottie Moon

La vida de Moon inspir6 la famosa Ofrenda de Navidad Lottie Moon,
que desde 1888 ha recaudado millones para sostener misioneros
bautistas en todo el mundo. Su pasion por la mision y sus cartas
encendieron el movimiento misionero bautista moderno.

Su ejemplo muestra que la mision requiere tanto oracién como accién
concreta de apoyo. Keith Harper escribe: “Lottie Moon transformo la
manera en que las iglesias bautistas entendian su responsabilidad en la
mision global” (Send the Light: Lottie Moon'’s Letters and Legacy,
Mercer, 2002, p. 37).

12.5 Samuel Zwemer: apostol a los
musulmanes

Samuel Zwemer (1867—-1952), conocido como el “apdstol a los
musulmanes”, dedicé su vida al evangelismo en Medio Oriente y Africa
del Norte. Aunque vio pocas conversiones, sembré una enorme
influencia en el pensamiento misionero hacia el mundo islamico.



Zwemer combino la predicacion con la erudicion, escribiendo
extensamente sobre el islam y el desafio misionero. Kenneth Cragg
afirma: “Zwemer abri6 la puerta del didlogo y la mision hacia los
musulmanes cuando pocos estaban dispuestos a hacerlo” (The Call of
the Minaret, Oxford, 1956, p. 211).

12.6 El impacto de Zwemer en la misiologia

Zwemer fundo revistas misioneras, ensefié en seminarios y organizé
conferencias internacionales sobre la mision al mundo musulman.
Aunque sus resultados inmediatos parecian limitados, su influencia
perdura en la vision misionera global hacia el islam.

Su legado recuerda que la mision no se mide solo por conversiones,
sino por fidelidad y siembra a largo plazo. Samuel Zwemer mismo
escribio: “La obra mds grande no es convertir multitudes, sino dar a
Cristo a conocer donde aun no es conocido” (The Glory of the Cross,
Marshall, 1928, p. 44).

12.7 Un legado de compasion, sacrificio y
vision

Booth, Moon y Zwemer representan tres expresiones complementarias
de la mision: evangelismo urbano y social, entrega sacrificial en el
campo extranjero, y apertura hacia contextos dificiles como el islam.

Aunque distintos en contexto, todos compartieron la pasién de dar a
Cristo a conocer a los perdidos.

Su legado continta inspirando a la Iglesia a unir compasion con
evangelizacion, a sostener misioneros con sacrificio y a no temer
contextos hostiles. Samuel Escobar resume: “La mision cristiana es
siempre integral: predicacion, servicio y presencia en los lugares mas
oscuros del mundo” (Una nueva vision misionera, Kairos, 2003, p.
156).



Referencias

Allen, Catherine. The New Lottie Moon Story. Nashville:
Broadman, 1980.

Cragg, Kenneth. The Call of the Minaret. Oxford: Oxford
University Press, 1956.

Coutts, John. The Salvationists. Downers Grove: InterVarsity,
2000.

Escobar, Samuel. Una nueva vision misionera. Buenos Aires:
Kairos, 2003.

Green, Roger. The Life and Ministry of William Booth.
Nashville: Abingdon, 2005.

Harper, Keith. Send the Light: Lottie Moon'’s Letters and
Legacy. Macon: Mercer University Press, 2002.

Zwemer, Samuel. The Glory of the Cross. London: Marshall,
1928.



