
Instituto Bíblico   

Fe Cultural  

  

Evangelismo 

y misiones  



  

Capítulo 1 

Fundamentos bíblicos del 

evangelismo y las misiones 

1.1 El mandato bíblico del evangelismo  

El evangelismo nace del corazón mismo de Dios, quien desea que todas 

las naciones le conozcan y participen de su salvación. Desde la promesa 

a Abraham, Dios manifestó su propósito universal: “En ti serán benditas 

todas las familias de la tierra” (Gn 12:3). En el Nuevo Testamento, este 

propósito se concreta en la Gran Comisión: “Id, y haced discípulos a 

todas las naciones” (Mt 28:19-20).  

Por tanto, el evangelismo no es una actividad opcional de la Iglesia, 

sino parte esencial de su identidad y misión. David Bosch lo resume así: 

“La misión no es una actividad de la Iglesia, sino la esencia de su vida 

misma” (Transforming Mission, Orbis, 1991, p. 372).  

1.2 El evangelio como poder de Dios para 

salvación  

El contenido del evangelismo es el evangelio de Jesucristo, no 

ideologías humanas. El apóstol Pablo lo expresó con claridad: “El 

evangelio es poder de Dios para salvación a todo aquel que cree” (Ro  

1:16). El mensaje central es la obra de Cristo en la cruz y su 

resurrección, que asegura perdón, reconciliación y vida eterna.  

El evangelio no solo informa, sino que transforma a quienes lo reciben 

con fe. John Stott afirma: “El evangelio no es un consejo religioso, sino 

la noticia de lo que Dios ha hecho en Cristo para la salvación del 

mundo” (Christian Mission in the Modern World, IVP, 1975, p. 30).  



1.3 El ejemplo de Cristo como misionero  

Jesús mismo es el modelo supremo del evangelismo y la misión. Su 

ministerio terrenal estuvo marcado por la proclamación del Reino de 

Dios, el llamado al arrepentimiento y la compasión hacia los perdidos  

(Lc 4:18-19). Él vino “a buscar y salvar lo que se había perdido” (Lc 

19:10).  

La encarnación de Cristo revela que la misión implica cercanía, servicio 

y sacrificio. Lesslie Newbigin afirma: “Cristo es a la vez el contenido y 

el modelo de la misión” (The Open Secret, Eerdmans, 1995, p. 59).  

1.4 El papel del Espíritu Santo en la misión  

El evangelismo y las misiones no son obra humana, sino resultado del 

poder del Espíritu Santo. En Pentecostés, el Espíritu capacitó a la 

Iglesia para proclamar a Cristo a todas las naciones (Hch 2). Desde 

entonces, cada acto misionero depende de su guía, poder y convicción.  

El Espíritu Santo no solo otorga valentía para predicar, sino que 

también abre corazones para recibir el evangelio. Roland Allen escribió:  

“La misión apostólica fue, en esencia, la obra del Espíritu Santo 

obrando a través de hombres débiles” (Missionary Methods: St. Paul’s 

or Ours?, Eerdmans, 1962, p. 23).  

1.5 La Iglesia como comunidad misionera  

La Iglesia existe para adorar a Dios y participar en su misión. No es un 

fin en sí misma, sino el instrumento elegido por Dios para llevar el 

evangelio hasta lo último de la tierra (Hch 1:8). La misión no se limita a 

pastores o misioneros profesionales, sino que involucra a cada creyente 

como testigo de Cristo.  

La comunidad cristiana es luz y sal en medio del mundo, llamada a vivir 

y anunciar la verdad del evangelio. John Piper enfatiza: “La misión 



existe porque la adoración no existe; la meta de la misión es llevar a las 

naciones a adorar a Dios” (Let the Nations Be Glad!, Baker, 1993, p. 

11).  

1.6 La dimensión universal de las misiones  

El evangelismo y la misión tienen un alcance global. El plan de Dios no 

se limita a un pueblo o cultura, sino que incluye a “toda tribu, lengua, 

pueblo y nación” (Ap 7:9). La universalidad del evangelio derriba 

barreras raciales, sociales y culturales, mostrando que Cristo es Señor 

de todos.  

La misión de la Iglesia, por tanto, es transcultural e inclusiva, buscando 

que cada pueblo escuche las buenas nuevas. Christopher Wright afirma: 

“La misión de Dios abarca toda la creación, toda la humanidad y toda la 

historia” (The Mission of God, IVP, 2006, p. 67).  

1.7 La urgencia del evangelismo  

La misión de la Iglesia es urgente porque el destino eterno de los 

hombres depende de su respuesta al evangelio. “¿Cómo creerán en 

aquel de quien no han oído? ¿Y cómo oirán sin haber quien les 

predique?” (Ro 10:14). Cada generación debe escuchar el mensaje, y la 

Iglesia es responsable de proclamarlo.  

Esta urgencia no nace de miedo, sino del amor de Cristo que nos 

constriñe a anunciar su gracia. Charles Spurgeon lo expresó con fuerza: 

“Si los pecadores van al infierno, al menos que salten sobre nuestros 

cuerpos; y si perecen, que lo hagan con nuestros brazos alrededor de sus 

rodillas suplicándoles que se queden” (The Soul Winner, Eerdmans, 

1963, p. 45).  



Referencias  
• Allen, Roland. Missionary Methods: St. Paul’s or Ours? Grand 

Rapids: Eerdmans, 1962.  

• Bosch, David. Transforming Mission. Maryknoll: Orbis Books, 

1991.  

• Newbigin, Lesslie. The Open Secret: An Introduction to the 

Theology of Mission. Grand Rapids: Eerdmans, 1995.  

• Piper, John. Let the Nations Be Glad! The Supremacy of God in 

Missions. Grand Rapids: Baker, 1993.  

• Spurgeon, Charles. The Soul Winner. Grand Rapids: Eerdmans, 

1963.  

• Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers 

Grove: IVP, 1975.  

• Wright, Christopher. The Mission of God: Unlocking the Bible’s 

Grand Narrative. Downers Grove: IVP, 2006.  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



  

Capítulo 2 

 Modelos y estrategias de 

evangelismo personal y 

comunitario  

2.1 El evangelismo personal: testimonio de 

vida y palabra  

El evangelismo personal consiste en el contacto directo entre creyentes 

e incrédulos, en un contexto de relaciones cotidianas. No se limita a 

discursos formales, sino que incluye la conversación natural, la amistad 

intencional y la vida diaria como plataforma para anunciar a Cristo. La 

coherencia entre lo que se dice y lo que se vive es clave, porque el 

evangelio se transmite tanto con palabras como con obras.  

Este modelo subraya la responsabilidad individual de cada cristiano 

como testigo, recordando que la evangelización no es exclusiva de 

pastores o evangelistas, sino un llamado a todos los discípulos. Robert 

Coleman lo explica así: “El plan del Maestro fue conquistar el mundo 

haciendo discípulos uno a uno” (The Master Plan of Evangelism, 

Revell, 1963, p. 27).  

2.2 El evangelismo comunitario: la iglesia 

como testigo colectivo  

El evangelismo comunitario ocurre cuando la Iglesia, como cuerpo de 

Cristo, da testimonio conjunto del evangelio a través de la adoración, la 

predicación, el servicio y la vida en comunión. La unidad de los 



creyentes es en sí misma un mensaje poderoso al mundo, pues muestra 

el amor transformador de Dios en acción (Jn 13:35).  

Este enfoque implica que la comunidad cristiana no solo proclame con 

palabras, sino que encarne el evangelio en la práctica, sirviendo a los 

necesitados, mostrando hospitalidad y viviendo en santidad. Edmund 

Clowney afirma: “La Iglesia no solo anuncia el evangelio, sino que es 

en sí misma parte del mensaje, como la nueva humanidad en Cristo” 

(The Church, IVP, 1995, p. 41).  

2.3 Estrategias de evangelismo relacional  

Una de las estrategias más efectivas en el evangelismo contemporáneo 

es el enfoque relacional, que se centra en construir vínculos auténticos 

con personas que aún no conocen a Cristo. Este modelo reconoce que 

muchos llegan a la fe no solo por un sermón, sino por el 

acompañamiento de un amigo que ora, escucha y comparte el evangelio 

de manera personal.  

El evangelismo relacional requiere paciencia, autenticidad y disposición 

para caminar con otros en su proceso espiritual. Rebecca Manley  

Pippert escribe: “El evangelismo no es una técnica, sino amar a las 

personas de manera que deseen conocer al Dios que nos transforma” 

(Out of the Saltshaker and into the World, IVP, 1999, p. 28).  

2.4 Evangelismo a través de ministerios de 

servicio  

Otra estrategia poderosa es el evangelismo mediante obras de servicio y 

misericordia. Cuando la iglesia atiende las necesidades físicas, 

emocionales y sociales de la comunidad, demuestra en hechos concretos 

el amor de Cristo. Esto abre corazones para recibir el mensaje del 

evangelio (Stg 2:15-17).  



El servicio no sustituye la proclamación verbal, pero la complementa y 

la hace creíble. John Stott resume: “La evangelización y la acción social 

no son competidoras, sino socias en la misión cristiana” (Christian 

Mission in the Modern World, IVP, 1975, p. 29).  

2.5 Evangelismo mediante discipulado 

intencional  

El evangelismo no termina con una decisión inicial por Cristo, sino que 

se prolonga en el discipulado intencional. Jesús no solo llamó a las 

multitudes, sino que formó a un grupo reducido para que aprendieran a 

vivir en obediencia. El proceso de hacer discípulos implica enseñar, 

acompañar y modelar la vida cristiana (Mt 28:20).  

El discipulado personal y comunitario asegura que la fe se arraigue y 

produzca fruto. Dallas Willard enfatiza: “El evangelismo que no 

conduce al discipulado auténtico ha fallado en su propósito esencial” 

(The Great Omission, HarperOne, 2006, p. 54).  

2.6 Estrategias de evangelismo en contextos 

culturales  

El evangelismo debe considerar el contexto cultural en el que se realiza. 

Pablo mismo adaptó su mensaje al entorno, proclamando a Cristo de 

forma comprensible tanto a judíos como a gentiles (1 Co 9:22). Esto 

significa usar lenguajes, símbolos y medios adecuados para comunicar 

el evangelio sin comprometer su verdad.  

La contextualización es clave para que el mensaje sea relevante y fiel al 

mismo tiempo. Timothy Keller señala: “La contextualización no es 

diluir el evangelio, sino comunicarlo de manera que desafíe y 

transforme la cultura” (Center Church, Zondervan, 2012, p. 89).  



2.7 El evangelismo integral y misionero  

El evangelismo personal y comunitario alcanza su plenitud cuando se 

conecta con la misión global de la Iglesia. La tarea de testificar de 

Cristo no se limita a un barrio o ciudad, sino que se extiende hasta lo 

último de la tierra (Hch 1:8). Cada comunidad local está llamada a 

participar en la misión mundial, ya sea enviando, apoyando o yendo.  

El evangelismo integral une palabra, obra y poder espiritual, mostrando 

el evangelio en todas las dimensiones de la vida. Samuel Escobar 

concluye: “La misión integral proclama a Jesucristo como Salvador y 

Señor, y llama a obedecerle en todas las áreas de la vida” (La misión de 

la iglesia en el mundo de hoy, Nueva Creación, 1999, p. 45)  

Referencias  
• Clowney, Edmund. The Church. Downers Grove: IVP, 1995.  

• Coleman, Robert. The Master Plan of Evangelism. Old Tappan: 

Revell, 1963.  

• Escobar, Samuel. La misión de la iglesia en el mundo de hoy.  

Barcelona: Nueva Creación, 1999.  

• Keller, Timothy. Center Church. Grand Rapids: Zondervan, 

2012.  

• Pippert, Rebecca Manley. Out of the Saltshaker and into the 

World. Downers Grove: IVP, 1999.  

• Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers 

Grove: IVP, 1975.  

• Willard, Dallas. The Great Omission. New York: HarperOne, 

2006.  

  

  

  



Capítulo 3 

 Misionología – Teoría y práctica 

de las misiones  

3.1 La definición y propósito de la 

misionología  

La misionología es la reflexión teológica, histórica y práctica sobre la 

misión cristiana. Estudia el fundamento bíblico, el desarrollo histórico y 

las estrategias actuales que orientan la proclamación del evangelio en 

todas las culturas. No se limita a un campo académico, sino que busca 

servir de guía para la acción misionera en el mundo.  

Su propósito es comprender cómo Dios obra en la historia a través de la 

Iglesia y cómo los cristianos pueden responder fielmente al mandato de 

hacer discípulos de todas las naciones (Mt 28:19-20). David Bosch 

define la misionología como “una reflexión crítica sobre la praxis de la 

misión a la luz de la Palabra de Dios” (Transforming Mission, Orbis, 

1991, p. 494).  

3.2 Fundamentos bíblicos de la misión  

La misión no nace de la iniciativa humana, sino del plan de Dios 

revelado en la Escritura. Desde el Antiguo Testamento, el Señor mostró 

su propósito de bendecir a todas las naciones por medio de Israel (Gn 

12:3; Is 49:6). En el Nuevo Testamento, este plan se concreta en la obra 

de Cristo y en la misión de la Iglesia, enviada con el poder del Espíritu 

Santo (Hch 1:8).  

Los fundamentos bíblicos aseguran que la misión no es un proyecto 

cultural ni político, sino una obra divina para reconciliar al mundo 

consigo mismo. Christopher Wright afirma: “La misión no es de la 



Iglesia, sino de Dios; la Iglesia participa en la misión de Dios” (The 

Mission of God, IVP, 2006, p. 62).  

3.3 La misión de Cristo como modelo  

La vida y obra de Jesucristo constituyen el modelo supremo de la 

misión. Su ministerio combinó la proclamación del Reino con la 

compasión hacia los pobres, enfermos y marginados. Cristo no solo 

anunció el evangelio, sino que lo encarnó en su vida y en su entrega en 

la cruz.  

Seguir el modelo de Cristo implica que la misión debe ser integral: 

palabra y acción, anuncio y servicio, salvación y justicia. René Padilla 

subraya: “La misión integral proclama a Jesucristo como Señor y 

Salvador y llama a obedecerle en todas las áreas de la vida” (Misión 

Integral, Nueva Creación, 2001, p. 25).  

3.4 Historia y desarrollo de las misiones  

A lo largo de la historia, la Iglesia ha participado en diversas formas de 

misión. Desde los viajes de Pablo en el primer siglo, pasando por la 

expansión monástica en la Edad Media, hasta los movimientos 

misioneros protestantes de los siglos XVIII y XIX, la misión ha sido 

parte vital de la identidad cristiana.  

El estudio de la historia misionera permite aprender de los aciertos y 

errores, así como reconocer el impacto cultural, social y espiritual del 

evangelio en los pueblos. Stephen Neill comenta: “La historia de las 

misiones es la historia de la expansión del cristianismo y de su 

interacción con las culturas del mundo” (A History of Christian 

Missions, Penguin, 1986, p. 12).  



3.5 Estrategias contemporáneas de misión  

En el contexto actual, la misión enfrenta desafíos y oportunidades 

particulares: secularización, pluralismo religioso, migraciones y 

globalización. Las estrategias misioneras deben responder a estas 

realidades sin perder la fidelidad al evangelio. Entre ellas se destacan la 

plantación de iglesias, la traducción de la Biblia, la misión urbana y el 

uso de medios digitales.  

El énfasis contemporáneo apunta a la contextualización, es decir, 

comunicar el evangelio de manera relevante en cada cultura sin 

comprometer su verdad. Timothy Keller explica: “La contextualización  

significa traducir el evangelio a una cultura de manera que se 

comprenda, se reciba y la desafíe al mismo tiempo” (Center Church, 

Zondervan, 2012, p. 99).  

3.6 El papel de la Iglesia en la misión global  

Toda iglesia local, sin importar su tamaño o ubicación, es parte del 

movimiento misionero global. La misión no se limita a unos pocos 

“enviados”, sino que implica a todo el cuerpo de Cristo en oración, 

apoyo, formación y envío. La Iglesia es llamada a ser luz en su propio 

contexto y a colaborar en la misión mundial.  

La conciencia misionera global recuerda que la Iglesia existe para 

adorar a Dios y anunciar su gloria entre las naciones. John Piper afirma:  

“La misión existe porque la adoración no existe; la meta de la misión es 

llevar a las naciones a adorar a Dios” (Let the Nations Be Glad!, Baker, 

1993, p. 17).  

3.7 El futuro de la misión cristiana  

La misión se proyecta hacia el futuro con esperanza escatológica. El 

libro de Apocalipsis describe la consumación del plan de Dios, cuando 

habrá “una gran multitud de todas las naciones, tribus, pueblos y 



lenguas” adorando al Cordero (Ap 7:9). Esta visión asegura que la 

misión no fracasará, porque es la obra soberana de Dios en la historia.  

La Iglesia participa en este futuro con fidelidad y perseverancia, 

sabiendo que cada esfuerzo misionero tiene sentido en el plan eterno de 

Dios. Samuel Escobar declara: “La misión cristiana es inseparable de la 

esperanza escatológica: predicamos porque esperamos el Reino que 

viene” (Una nueva visión misionera, Kairos, 2003, p. 44).  

Referencias  
• Bosch, David. Transforming Mission. Maryknoll: Orbis Books, 

1991.  

• Escobar, Samuel. Una nueva visión misionera. Buenos Aires: 

Kairos, 2003.  

• Keller, Timothy. Center Church. Grand Rapids: Zondervan, 

2012.  

• Neill, Stephen. A History of Christian Missions. London: 

Penguin, 1986.  

• Padilla, René. Misión Integral. Barcelona: Nueva Creación, 

2001.  

• Piper, John. Let the Nations Be Glad! The Supremacy of God in 

Missions. Grand Rapids: Baker, 1993.  

• Wright, Christopher. The Mission of God: Unlocking the Bible’s 

Grand Narrative. Downers Grove: IVP, 2006.  

  

  

  

  

  



Capítulo 4 

 Contextualización del evangelio 

en diferentes culturas  

4.1 El concepto de contextualización  

La contextualización del evangelio se refiere al esfuerzo de comunicar 

el mensaje cristiano de forma fiel y relevante dentro de un contexto 

cultural específico. No implica alterar el contenido del evangelio, sino 

presentarlo de manera comprensible para personas con trasfondos 

lingüísticos, sociales y culturales distintos.  

Este concepto busca superar la tentación del etnocentrismo, recordando 

que el evangelio es supracultural y puede expresarse en todas las 

lenguas y culturas. Paul Hiebert define: “La contextualización es el 

proceso de presentar el evangelio de tal manera que sea fiel a la 

revelación bíblica y significativo para la cultura receptora”  

(Anthropological Reflections on Missiological Issues, Baker, 1994, p.  

75).  

4.2 El fundamento bíblico de la 

contextualización  

Desde la misma Escritura, encontramos ejemplos de contextualización. 

El apóstol Pablo predicó de manera diferente a los judíos en las 

sinagogas (Hch 13:16-41) y a los gentiles en el Areópago (Hch 

17:2231), adaptando su lenguaje sin comprometer la verdad del 

evangelio. Así, el principio bíblico es presentar a Cristo de una manera 

que las personas puedan entender en su propio marco cultural.  

Este fundamento recuerda que la Palabra de Dios es inmutable, pero los 

métodos de comunicación deben considerar la diversidad cultural. 



Harvie Conn lo resume: “El evangelio es absoluto en su contenido, pero 

relativo en su forma de comunicación” (Eternal Word and Changing 

Worlds, Zondervan, 1984, p. 102).  

4.3 El peligro del sincretismo  

Uno de los desafíos de la contextualización es evitar el sincretismo, es 

decir, la mezcla del evangelio con elementos culturales que distorsionan 

su verdad. Cuando la cultura se convierte en la norma, en lugar de estar 

sujeta a la Escritura, el mensaje cristiano pierde su esencia y se reduce a 

una religión adaptada a los deseos humanos.  

La contextualización debe mantener el equilibrio entre fidelidad bíblica 

y relevancia cultural. Samuel Escobar advierte: “El peligro del 

sincretismo surge cuando en nombre de la contextualización se 

relativiza la verdad del evangelio” (Una nueva visión misionera, Kairos, 

2003, p. 57).  

4.4 El principio de la encarnación  

La encarnación de Cristo es el modelo supremo de contextualización. 

Jesús, siendo Dios, se hizo hombre y vivió dentro de una cultura 

específica, comunicando el Reino en formas comprensibles para su 

tiempo (Jn 1:14). Este principio inspira a los misioneros y a la Iglesia a 

encarnar el evangelio en cada cultura de manera real y cercana.  

La encarnación muestra que la misión no se realiza desde la distancia, 

sino en la identificación con las personas a las que se sirve. Andrew 

Walls comenta: “La encarnación asegura que el evangelio puede 

hacerse en casa en cualquier cultura sin perder su carácter divino” (The 

Missionary Movement in Christian History, Orbis, 1996, p. 26).  



4.5 Herramientas para la contextualización  

La contextualización requiere estudio profundo de la cultura receptora: 

su cosmovisión, idioma, valores, símbolos y prácticas religiosas. Solo al 

comprender el contexto se puede comunicar el evangelio de manera que 

confronte los ídolos culturales y al mismo tiempo hable en un lenguaje 

comprensible.  

La hermenéutica cultural es una herramienta clave en este proceso, pues 

ayuda a traducir conceptos bíblicos sin imponer categorías externas. 

Charles Kraft afirma: “El misionero eficaz no traduce simplemente 

palabras, sino significados, conectando la verdad de Dios con los 

marcos de referencia culturales” (Christianity in Culture, Orbis, 1996, 

p. 109).  

4.6 Ejemplos históricos de contextualización  

A lo largo de la historia, la Iglesia ha contextualizado el evangelio en 

diversas culturas. Desde las traducciones de la Biblia a lenguas 

vernáculas, hasta los movimientos de iglesias autóctonas en África, 

Asia y América Latina, la contextualización ha mostrado la capacidad 

del evangelio para echar raíces en cualquier sociedad.  

Estos ejemplos también muestran la tensión entre imposición cultural y 

adaptación fiel. Lamin Sanneh observa: “La traducción de la Biblia es 

la prueba histórica de que el cristianismo es la religión de la traducción, 

capaz de hablar en todas las lenguas” (Translating the Message, Orbis, 

2009, p. 51).  

4.7 Contextualización y misión global hoy  

En el mundo contemporáneo, caracterizado por la globalización y la 

migración, la contextualización es más necesaria que nunca. El 

evangelio debe ser proclamado en contextos urbanos, digitales, 



multiculturales y posmodernos, donde las preguntas y los lenguajes 

difieren de generaciones pasadas.  

La misión global exige iglesias que sean culturalmente sensibles y 

teológicamente firmes. Timothy Keller subraya: “La contextualización 

es esencial para la misión urbana, pues sin ella el evangelio corre el 

riesgo de ser irrelevante o incomprensible” (Center Church, Zondervan, 

2012, p. 98).  

Referencias  
• Conn, Harvie. Eternal Word and Changing Worlds. Grand 

Rapids: Zondervan, 1984.  

• Escobar, Samuel. Una nueva visión misionera. Buenos Aires: 

Kairos, 2003.  

• Hiebert, Paul. Anthropological Reflections on Missiological 

Issues. Grand Rapids: Baker, 1994.  

• Keller, Timothy. Center Church. Grand Rapids: Zondervan, 

2012.  

• Kraft, Charles. Christianity in Culture. Maryknoll: Orbis Books, 

1996.  

• Sanneh, Lamin. Translating the Message: The Missionary 

Impact on Culture. Maryknoll: Orbis Books, 2009.  

• Walls, Andrew. The Missionary Movement in Christian History. 

Maryknoll: Orbis Books, 1996.  

  

  

  

  

  



Capítulo 5 

 Espiritualidad y carácter del 

evangelista y del misionero  

5.1 El llamado divino como fundamento  

El ministerio del evangelista y del misionero no se sostiene en 

habilidades humanas, sino en un llamado divino. En la Escritura, los 

enviados siempre parten de la iniciativa de Dios, quien los capacita y 

envía con su autoridad (Mt 9:37-38; Hch 13:2). Este llamado produce 

convicción interior y perseverancia en medio de las pruebas.  

El verdadero carácter misionero surge de saberse enviado por Dios y no 

simplemente por una organización. John Stott afirma: “El misionero no 

es un voluntario de la iglesia, sino un enviado de Cristo” (Christian 

Mission in the Modern World, IVP, 1975, p. 32).  

5.2 La vida de oración como prioridad  

La espiritualidad del evangelista se sostiene en la oración. Jesús mismo 

dedicaba tiempo a orar antes de tomar decisiones clave y antes de 

predicar o sanar (Mc 1:35; Lc 6:12-13). La oración es el canal de 

dependencia de Dios, el espacio donde se recibe dirección, fortaleza y 

compasión por los perdidos.  

El misionero que descuida la oración se convierte en un activista 

religioso, pero sin poder espiritual. Andrew Murray declara: “La obra 

misionera depende absolutamente de la vida de oración de quienes son 

enviados y de quienes los sostienen” (The Key to the Missionary 

Problem, World Missionary Press, 1901, p. 15).  



5.3 Santidad y testimonio personal  

El carácter del evangelista y del misionero debe reflejar el mensaje que 

proclama. La falta de coherencia entre la vida y la predicación socava el 

testimonio y debilita la misión. La Escritura exhorta: “Sed santos, 

porque yo soy santo” (1 P 1:16).  

La santidad no es perfección sin pecado, sino integridad y consagración 

a Dios en todas las áreas de la vida. Oswald Chambers lo resume: “La 

vida del misionero debe ser el sermón más elocuente que jamás 

predique” (My Utmost for His Highest, Barbour, 1935, p. 41).  

5.4 Humildad y servicio  

El evangelista y el misionero son llamados a servir, no a ser servidos.  

Jesús lavó los pies de sus discípulos para mostrar que la grandeza en el 

Reino se manifiesta en la humildad y el servicio (Jn 13:14-15). La 

misión no es un medio de prestigio personal, sino una entrega 

desinteresada por amor a Dios y a las personas.  

La humildad también se refleja en la disposición a aprender de otras 

culturas y a trabajar en equipo con la Iglesia local. Hudson Taylor 

escribió: “Dios busca hombres y mujeres humildes que puedan ser 

llenos de su Espíritu para hacer su obra” (A Retrospect, CIM, 1894, p. 

23).  

5.5 Perseverancia en medio de las pruebas  

El trabajo misionero está lleno de desafíos: oposición espiritual, 

barreras culturales, dificultades económicas y soledad. Por eso, la 

perseverancia es una virtud indispensable para quienes anuncian el 

evangelio. Pablo mismo soportó persecuciones y sufrimientos por causa 

de Cristo, manteniendo la fe hasta el final (2 Co 11:23-28).  



La perseverancia nace de la confianza en las promesas de Dios y en la 

certeza de su presencia. Elisabeth Elliot, misionera en Ecuador, afirmó: 

“La obediencia a Cristo no garantiza seguridad, pero sí asegura su 

presencia en medio de la incertidumbre” (Through Gates of Splendor, 

Tyndale, 1957, p. 182).  

5.6 Amor por Dios y compasión por los 

perdidos  

El motor de la misión no es la obligación, sino el amor. Jesús resumió la 

ley en amar a Dios y al prójimo (Mt 22:37-39), y la compasión lo movía 

a predicar y sanar (Mt 9:36). El evangelista y el misionero deben 

cultivar un corazón sensible a la condición de los perdidos y una pasión 

por la gloria de Dios.  

Este amor evita que la misión se convierta en un deber frío o en un 

proyecto humano. David Livingstone, pionero en África, expresó: “Si 

un encargo como el mío sirve para llevar el evangelio a los necesitados, 

ninguna privación es un sacrificio demasiado grande” (Missionary 

Travels and Researches in South Africa, Harper, 1857, p. 25).  

5.7 Dependencia del Espíritu Santo  

Finalmente, el evangelista y el misionero deben depender del poder del 

Espíritu Santo. La misión en el libro de Hechos se expandió no por 

estrategias humanas, sino por la acción del Espíritu que capacitó, guió y 

transformó a los discípulos (Hch 1:8). La espiritualidad misionera es 

inseparable de la plenitud del Espíritu.  

El carácter del misionero es forjado no solo por disciplina personal, sino 

por la obra sobrenatural del Espíritu en su vida. A. B. Simpson lo 

expresó así: “La misión mundial no puede ser cumplida por la energía 

humana, sino por el Espíritu Santo obrando a través de vasos 

consagrados” (A Larger Christian Life, Christian Alliance, 1890, p. 66)  



Referencias  
• Chambers, Oswald. My Utmost for His Highest. Uhrichsville: 

Barbour, 1935.  

• Elliot, Elisabeth. Through Gates of Splendor. Wheaton:  

Tyndale, 1957.  

• Livingstone, David. Missionary Travels and Researches in 

South Africa. New York: Harper, 1857.  

• Murray, Andrew. The Key to the Missionary Problem.  

Newberry: World Missionary Press, 1901.  

• Simpson, A. B. A Larger Christian Life. New York: Christian 

Alliance, 1890.  

• Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers 

Grove: IVP, 1975.  

• Taylor, Hudson. A Retrospect. London: CIM, 1894.  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



Capítulo 6 

 Retos contemporáneos de la 

misión (secularismo, pluralismo, 

persecución)  

6.1 El desafío del secularismo  

El secularismo ha desplazado la religión del espacio público y ha 

reducido la fe a lo privado. En sociedades occidentales y urbanizadas, la 

misión enfrenta la dificultad de comunicar el evangelio en un contexto 

donde Dios es considerado irrelevante o inexistente. Este ambiente 

genera indiferencia espiritual y resistencia hacia cualquier afirmación 

absoluta.  

Sin embargo, el secularismo también abre oportunidades, pues revela el 

vacío existencial que deja una vida sin trascendencia. Charles Taylor 

comenta: “El secularismo no elimina la búsqueda de sentido; 

simplemente la multiplica en diversas direcciones” (A Secular Age, 

Harvard University Press, 2007, p. 299).  

6.2 El pluralismo religioso  

El pluralismo religioso contemporáneo promueve la idea de que todas 

las religiones son igualmente válidas y que no hay una verdad absoluta. 

Esto genera resistencia hacia la afirmación cristiana de que Jesús es el 

único camino al Padre (Jn 14:6). El reto misionero es proclamar la 

exclusividad de Cristo sin caer en intolerancia ni en relativismo.  

El pluralismo obliga a los misioneros a dialogar y a testificar con 

humildad y respeto, pero también con fidelidad al evangelio. Lesslie 

Newbigin advierte: “El cristianismo no puede aceptar ser uno entre 



muchos caminos hacia Dios; proclama a Cristo como la verdad 

universal” (The Gospel in a Pluralist Society, Eerdmans, 1989, p. 9).  

6.3 La persecución de la iglesia  

En muchas regiones del mundo, la misión enfrenta hostilidad directa. 

Millones de cristianos sufren persecución por su fe: encarcelamiento, 

violencia y discriminación. Este contexto recuerda que la misión 

implica costo y sufrimiento, como ya experimentó la iglesia primitiva 

(Hch 5:41).  

La persecución, aunque dolorosa, se convierte en testimonio poderoso 

de la autenticidad del evangelio. John Allen escribe: “La persecución de 

los cristianos es un fenómeno global, y paradójicamente, donde la 

iglesia sufre, también crece” (The Global War on Christians, Image, 

2013, p. 21).  

6.4 El relativismo moral y ético  

El relativismo ético, propio de la cultura posmoderna, sostiene que no 

existen normas universales de moralidad. Esto desafía a la misión, 

porque el evangelio proclama estándares claros de justicia, santidad y 

verdad. Cuando la cultura niega valores absolutos, el mensaje cristiano 

aparece como anticuado o incluso ofensivo.  

Aun así, este contexto brinda la oportunidad de mostrar la coherencia 

del evangelio como fundamento sólido para la ética personal y social. 

Ravi Zacharias afirmaba: “El relativismo destruye la verdad, pero nunca 

puede silenciar la necesidad de la verdad” (Can Man Live Without God, 

Word, 1994, p. 45).  

6.5 El impacto de la globalización  

La globalización conecta al mundo como nunca antes, facilitando la 

comunicación, el acceso a culturas diversas y la difusión del evangelio. 



Sin embargo, también genera homogeneización cultural y difusión de 

ideologías contrarias a la fe cristiana. El reto es aprovechar la 

globalización como herramienta para la misión sin perder la identidad 

bíblica.  

La globalización ofrece un escenario único para el testimonio 

intercultural, pues las naciones llegan a nuestras ciudades a través de la 

migración. Samuel Escobar señala: “La misión hoy no es solo ir lejos, 

sino alcanzar a los pueblos que Dios trae a nuestras puertas” (Una 

nueva visión misionera, Kairos, 2003, p. 88).  

6.6 El reto de la indiferencia espiritual  

Más allá de la oposición abierta, muchos contextos presentan un 

obstáculo más sutil: la indiferencia. En sociedades de consumo y 

bienestar, la gente no rechaza activamente el evangelio, simplemente no 

lo considera necesario. Esto exige creatividad y autenticidad en la 

comunicación del mensaje.  

El reto es mostrar que el evangelio no es un accesorio, sino la respuesta 

esencial a la búsqueda humana de propósito y redención. John Piper 

resume: “El mayor problema de la humanidad no es la falta de placer, 

sino que se contenta con placeres triviales en lugar de la gloria de Dios” 

(Desiring God, Multnomah, 1986, p. 21).  

6.7 La esperanza en medio de los retos  

Aunque los desafíos contemporáneos parecen enormes, la misión 

cristiana no está destinada al fracaso. Cristo prometió estar con su 

iglesia hasta el fin del mundo (Mt 28:20), y esa promesa asegura la 

victoria final de la misión. Cada obstáculo se convierte en oportunidad 

para mostrar que el evangelio es poder de Dios para salvación.  

La iglesia debe responder con fidelidad, creatividad y valentía, 

confiando en que el Espíritu Santo capacita y guía en todo tiempo. 



Roland Allen dijo: “El futuro de la misión no depende de nuestros 

métodos, sino del Espíritu Santo que obra a través de hombres y 

mujeres obedientes” (Missionary Methods: St. Paul’s or Ours?, 

Eerdmans, 1962, p. 7).  

  

Referencias  
• Allen, Roland. Missionary Methods: St. Paul’s or Ours? Grand 

Rapids: Eerdmans, 1962.  

• Allen, John. The Global War on Christians. New York: Image, 

2013.  

• Escobar, Samuel. Una nueva visión misionera. Buenos Aires: 

Kairos, 2003.  

• Newbigin, Lesslie. The Gospel in a Pluralist Society. Grand 

Rapids: Eerdmans, 1989.  

• Piper, John. Desiring God: Meditations of a Christian Hedonist. 

Sisters, OR: Multnomah, 1986.  

• Taylor, Charles. A Secular Age. Cambridge: Harvard University 

Press, 2007.  

• Zacharias, Ravi. Can Man Live Without God. Dallas: Word, 

1994.  

  

  

  

  

  

  

  



Capítulo 7 

 La relación entre evangelismo, 

discipulado y plantación de 

iglesias  

7.1 Evangelismo como punto de partida  

El evangelismo es la proclamación del evangelio de Jesucristo con el fin 

de invitar a las personas a la fe y al arrepentimiento. Constituye el 

primer paso en la misión, pues introduce a los hombres y mujeres en 

una relación viva con Dios. Sin evangelismo no hay discipulado ni 

formación de comunidades cristianas.  

La misión comienza con la proclamación, porque “la fe viene por el oír, 

y el oír, por la palabra de Cristo” (Ro 10:17). John Stott enfatiza: “El 

evangelismo es comunicar las buenas nuevas de Cristo de manera que 

las personas puedan llegar a poner su confianza en Él” (Christian 

Mission in the Modern World, IVP, 1975, p. 30).  

7.2 Discipulado como continuidad del 

evangelismo  

El discipulado da continuidad al proceso iniciado con el evangelismo. 

No basta con que alguien haga una decisión inicial por Cristo; es 

necesario formarlo en la obediencia, el conocimiento de la Palabra y la 

vida comunitaria. Jesús mismo ordenó: “Enseñándoles que guarden 

todas las cosas que os he mandado” (Mt 28:20).  

El discipulado asegura la madurez de los creyentes y evita una fe 

superficial. Dietrich Bonhoeffer afirma: “El cristianismo sin discipulado 



es siempre cristianismo sin Cristo” (The Cost of Discipleship, SCM 

Press, 1959, p. 87).  

7.3 Plantación de iglesias como fruto natural  

La plantación de iglesias es el resultado natural del evangelismo y del 

discipulado. Cuando nuevos creyentes son formados, se reúnen como 

comunidad para adorar, edificarse mutuamente y dar testimonio en el 

mundo. Así surgieron las iglesias en el libro de Hechos, a partir de la 

predicación apostólica y la formación de discípulos.  

El evangelismo que no culmina en comunidades locales carece de 

permanencia. Ed Stetzer explica: “La plantación de iglesias no es una 

moda, sino el medio bíblico para multiplicar discípulos y extender el 

Reino de Dios” (Planting Missional Churches, B&H, 2006, p. 5).  

7.4 La unidad entre evangelismo, discipulado 

y plantación  

Estos tres elementos no son independientes, sino dimensiones 

interconectadas de la misión. El evangelismo inicia el proceso, el 

discipulado lo profundiza y la plantación de iglesias lo concreta en 

estructuras visibles y duraderas. Separarlos produce desequilibrios: 

evangelismo sin discipulado lleva a conversiones superficiales; 

discipulado sin evangelismo genera iglesias cerradas; plantación sin 

evangelismo resulta en instituciones vacías.  

La Gran Comisión une estas tres dimensiones en un solo mandato.  

Christopher Wright afirma: “La misión de la Iglesia incluye proclamar 

el evangelio, formar discípulos y establecer comunidades que vivan 

bajo el señorío de Cristo” (The Mission of God’s People, Zondervan, 

2010, p. 256).  



7.5 La misión integral y su impacto en la 

sociedad  

La relación entre evangelismo, discipulado y plantación de iglesias no 

se limita al ámbito espiritual, sino que tiene un impacto social. Iglesias 

saludables influyen en la transformación de comunidades, promoviendo 

justicia, misericordia y reconciliación. El discipulado auténtico lleva a 

los creyentes a vivir el evangelio en todas las áreas de la vida.  

Este impacto integral es evidencia del Reino de Dios en acción. René 

Padilla sostiene: “La misión integral une la evangelización y la 

responsabilidad social como expresiones inseparables del discipulado” 

(Misión Integral, Nueva Creación, 2001, p. 42).  

7.6 Los desafíos contemporáneos  

En el mundo actual, la relación entre evangelismo, discipulado y 

plantación de iglesias enfrenta retos: secularización, falta de 

compromiso, modelos de iglesia consumistas y dificultad para mantener 

comunidades estables en contextos urbanos. Sin embargo, estos 

desafíos también ofrecen oportunidades para volver a la simplicidad del 

modelo bíblico.  

La iglesia necesita redescubrir que su fuerza no radica en programas 

sofisticados, sino en la fidelidad al evangelio y en la multiplicación de 

discípulos. Alan Hirsch comenta: “La clave de la misión hoy no es 

reinventar la iglesia, sino recuperar su ADN apostólico y misionero” 

(The Forgotten Ways, Brazos, 2006, p. 78).  

7.7 Hacia un modelo de multiplicación  

La relación entre evangelismo, discipulado y plantación de iglesias 

apunta hacia la multiplicación. El modelo bíblico no busca solo añadir 

creyentes, sino formar discípulos que hagan nuevos discípulos y 



comunidades que planten nuevas comunidades. Esta visión dinámica 

asegura la expansión continua del evangelio.  

El futuro de la misión depende de iglesias que entiendan esta 

integración y que trabajen por la multiplicación en lugar de la mera 

conservación. David Garrison afirma: “Los movimientos de iglesias se 

producen cuando evangelismo, discipulado y multiplicación convergen 

en una visión común de obediencia a Cristo” (Church Planting 

Movements, WIGTake, 2004, p. 21).  

Referencias  
• Bonhoeffer, Dietrich. The Cost of Discipleship. London: SCM 

Press, 1959.  

• Garrison, David. Church Planting Movements. WIGTake 

Resources, 2004.  

• Hirsch, Alan. The Forgotten Ways: Reactivating the Missional 

Church. Grand Rapids: Brazos, 2006.  

• Padilla, René. Misión Integral. Barcelona: Nueva Creación, 

2001.  

• Stetzer, Ed. Planting Missional Churches. Nashville: B&H 

Publishing, 2006.  

• Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers 

Grove: IVP, 1975.  

• Wright, Christopher. The Mission of God’s People: A Biblical 

Theology of the Church’s Mission. Grand Rapids: Zondervan, 

2010.  

  

  

  

  



Capítulo 8 

 William Carey, Hudson Taylor y 

David Brainerd  

8.1 William Carey: el padre de las misiones 

modernas  

William Carey (1761–1834) es considerado el “padre de las misiones 

modernas” por su visión de llevar el evangelio a los pueblos no 

alcanzados. Aunque comenzó como zapatero en Inglaterra, estudió por 

sí mismo y se apasionó por la causa misionera. Su famoso sermón 

“Expect great things from God; attempt great things for God” inspiró 

el movimiento bautista misionero y marcó un antes y un después en la 

historia de la misión.  

En India, Carey enfrentó dificultades enormes: oposición, enfermedad, 

pobreza y pérdida familiar. Sin embargo, perseveró en la traducción de 

la Biblia a varios idiomas, en la fundación de escuelas y en la lucha 

contra prácticas injustas como el sati. Timothy George afirma: “Carey 

transformó la visión de la Iglesia de un cristianismo local a uno 

verdaderamente global” (Faithful Witness, New Hope, 1991, p. 17).  

8.2 El legado misionero de Carey  

Más allá de su trabajo en India, Carey dejó un legado de visión 

estratégica y compromiso integral. Entendió que la misión incluía tanto 

la proclamación del evangelio como la transformación de la sociedad. 

Fundó colegios, promovió la agricultura, la ciencia y la imprenta como 

herramientas para la extensión del Reino de Dios.  

Su énfasis en la traducción de la Biblia abrió camino para que las  



Escrituras llegaran a pueblos enteros en su propio idioma. Vishal y Ruth 

Mangalwadi señalan: “Carey no solo tradujo la Biblia, sino que tradujo 

una cosmovisión cristiana a la cultura india” (The Legacy of William 

Carey, Crossway, 1999, p. 56).  

8.3 Hudson Taylor: pionero en China  

Hudson Taylor (1832–1905) fundó la China Inland Mission con el 

propósito de alcanzar las regiones más remotas de China. Su visión 

revolucionaria fue identificarse con la cultura china, adoptando su 

vestimenta y costumbres para eliminar barreras innecesarias al 

evangelio. Su lema era: “Let us go in for all we are worth” (Demos 

todo lo que somos por la misión).  

Taylor sufrió oposición de su propio contexto occidental, pero su 

modelo de contextualización inspiró a generaciones posteriores. A. J. 

Broomhall resume: “Taylor abrió China al evangelio no tanto por su 

genio organizativo, sino por su profunda confianza en Dios” (Hudson 

Taylor and China’s Open Century, Hodder & Stoughton, 1981, p. 23).  

8.4 La espiritualidad de Hudson Taylor  

La vida de Taylor estuvo marcada por una espiritualidad profunda de fe 

y dependencia de Dios. Enfrentó enfermedades, pérdidas familiares y 

crisis económicas, pero siempre proclamó la fidelidad de Dios para 

sostener la misión sin deudas ni recursos humanos garantizados.  

Su énfasis en la oración y la fe radical modeló un estilo de misión 

basado en confiar en el Señor de la mies. Howard Taylor, su hijo, 

escribió: “Para mi padre, la oración no era preparación para el trabajo 

misionero; era el trabajo misionero” (Hudson Taylor’s Spiritual Secret, 

Moody, 1932, p. 45).  



8.5 David Brainerd: el misionero de la 

oración y el sufrimiento  

David Brainerd (1718–1747) dedicó su corta vida a evangelizar a los 

pueblos indígenas de Norteamérica. A pesar de sus problemas de salud 

(tuberculosis) y de luchas espirituales, vivió una vida de entrega total al 

servicio de Cristo. Su diario, publicado por Jonathan Edwards, inspiró a 

generaciones de misioneros.  

Brainerd mostró que la misión no depende de la fuerza humana, sino de 

la gracia de Dios que se perfecciona en la debilidad. John Piper 

comenta: “El legado de Brainerd no está en la duración de su ministerio, 

sino en la intensidad de su amor por Cristo y por los perdidos” (The 

Hidden Smile of God, Crossway, 2001, p. 39).  

8.6 El impacto del diario de Brainerd  

Aunque murió a los 29 años, el testimonio escrito de Brainerd tocó a 

figuras como William Carey, Henry Martyn y Jim Elliot. Su ejemplo de 

oración ferviente, sacrificio y devoción absoluta inspiró a la Iglesia a 

mirar la misión como una tarea que vale cualquier costo.  

El diario de Brainerd sigue siendo un clásico de la espiritualidad 

misionera. Jonathan Edwards señaló: “La vida de Brainerd es un 

ejemplo vivo de lo que significa morir a uno mismo y vivir totalmente 

para Cristo” (The Life of David Brainerd, Yale University Press, 1985, 

p. 112).  

8.7 Un legado común  

Aunque distintos en tiempo, lugar y contexto, Carey, Taylor y Brainerd 

compartieron una misma pasión: dar a conocer a Cristo donde aún no 

era conocido. Los tres encarnaron sacrificio, oración, fe y visión global, 

inspirando el movimiento misionero moderno.  



Su legado recuerda que la misión cristiana avanza no por comodidad, 

sino por obediencia y entrega. Ralph Winter resume: “Carey pensó, 

Brainerd lloró, Taylor osó, y juntos encendieron la chispa de las 

misiones modernas” (Perspectives on the World Christian Movement, 

William Carey Library, 2009, p. 259).  

  

Referencias  
• Broomhall, A. J. Hudson Taylor and China’s Open Century. 

London: Hodder & Stoughton, 1981.  

• Edwards, Jonathan. The Life of David Brainerd. New Haven: 

Yale University Press, 1985.  

• George, Timothy. Faithful Witness: The Life and Mission of 

William Carey. Birmingham: New Hope, 1991.  

• Mangalwadi, Vishal & Ruth. The Legacy of William Carey: A 

Model for the Transformation of a Culture. Wheaton: Crossway, 

1999.  

• Piper, John. The Hidden Smile of God: The Fruit of Affliction in 

the Lives of John Bunyan, William Cowper, and David 

Brainerd. Wheaton: Crossway, 2001.  

• Stott, John. Christian Mission in the Modern World. Downers 

Grove: IVP, 1975.   Taylor, Howard & Geraldine. Hudson 

Taylor’s Spiritual Secret. Chicago: Moody Press, 1932.  

• Winter, Ralph D. Perspectives on the World Christian 

Movement. Pasadena: William Carey Library, 2009.  

  

  

  

  

  



Capítulo 9 

 David Livingstone, Adoniram 

Judson y Amy Carmichael  

9.1 David Livingstone: explorador y 

misionero en África  

David Livingstone (1813–1873) combinó su vocación misionera con la 

exploración geográfica, abriendo caminos en África para el evangelio y 

para la abolición del comercio de esclavos. Su lema fue: “Cristo 

primero, el evangelio primero”. Aunque enfrentó enfermedades, 

aislamiento y oposición, perseveró en su visión de llevar la luz de Cristo 

a lugares aún no alcanzados.  

Livingstone veía la misión como un trabajo integral que incluía la fe, la 

ciencia y la justicia social. Timothy Holmes señala: “Livingstone unió 

la exploración con la misión, convencido de que el conocimiento y el 

evangelio debían caminar juntos para liberar a África” (David 

Livingstone: Mission and Empire, Hambledon, 1996, p. 41).  

9.2 El legado de Livingstone  

Más allá de su obra evangelizadora, Livingstone influyó en la 

conciencia pública de Europa sobre los abusos de la esclavitud y la 

necesidad de justicia en África. Sus viajes abrieron la puerta a otros 

misioneros y demostraron que la misión podía transformar culturas 

enteras, no solo en lo espiritual, sino también en lo social y económico.  

Su vida encarnó la perseverancia a pesar del sufrimiento. Andrew Ross 

concluye: “Livingstone es recordado no por sus mapas, sino por su 

pasión de llevar el evangelio y liberar a los oprimidos” (David 

Livingstone: Blantyre to Zambia, Longman, 1973, p. 22).  



9.3 Adoniram Judson: pionero en Birmania  

Adoniram Judson (1788–1850) fue el primer misionero bautista 

estadounidense enviado al extranjero, llegando a Birmania (Myanmar). 

Allí enfrentó persecución, encarcelamiento y la pérdida de seres 

queridos, pero perseveró en la traducción de la Biblia al birmano, una 

obra monumental que sigue siendo usada hasta hoy.  

Judson mostró que la misión exige sacrificio profundo, pero también 

genera fruto duradero. Courtney Anderson escribe: “El evangelio en 

Birmania lleva el sello de la sangre y las lágrimas de Adoniram Judson” 

(To the Golden Shore: The Life of Adoniram Judson, Judson Press, 

1987, p. 314).  

9.4 El impacto duradero de Judson  

Aunque pasó años sin ver conversiones significativas, Judson sembró 

con fidelidad hasta que Dios dio fruto. Al final de su vida, había miles 

de creyentes en Birmania y una iglesia autóctona en crecimiento. Su 

ejemplo inspira a los misioneros a confiar en el poder de la Palabra aun 

cuando los resultados tardan.  

Francis Wayland comentó: “Judson nos enseñó que el éxito de la misión 

no se mide por números inmediatos, sino por la fidelidad a Cristo y a su 

evangelio” (Memoir of the Life and Labors of the Rev. Adoniram 

Judson, Phillips, Sampson, 1853, vol. 2, p. 89).  

9.5 Amy Carmichael: madre de huérfanos en 

India  

Amy Carmichael (1867–1951), misionera irlandesa en India, dedicó 

más de 50 años sin regresar a su país. Su labor más conocida fue el 

rescate de niñas que eran dedicadas a la prostitución en templos 

hindúes, fundando el hogar Dohnavur Fellowship, que llegó a albergar a 

centenares de niños.  



Carmichael mostró que la misión es también encarnación del amor y la 

justicia de Dios en contextos de opresión. Elisabeth Elliot escribió sobre 

ella: “Amy no solo habló del amor de Dios, sino que lo encarnó al dar 

su vida por los niños rechazados” (A Chance to Die: The Life and 

Legacy of Amy Carmichael, Revell, 1987, p. 45).  

9.6 La espiritualidad de Amy Carmichael  

Más allá de su obra social, Carmichael desarrolló una profunda 

espiritualidad marcada por la entrega y el sacrificio. Rechazó la 

comodidad y enseñó a sus discípulos que seguir a Cristo significaba 

renunciar a uno mismo. Sus escritos devocionales siguen inspirando a 

generaciones de cristianos.  

Ella misma escribió: “El amor de Cristo nunca pide menos que todo” 

(If, Dohnavur Fellowship, 1938, p. 12). Su vida demuestra que la 

misión no es solo predicar con palabras, sino amar con hechos que 

transforman.  

9.7 Un legado común  

Livingstone, Judson y Carmichael representan diferentes expresiones de 

la misión: exploración, traducción bíblica y rescate social. Sin embargo, 

comparten un mismo corazón: pasión por Cristo, fidelidad hasta la 

muerte y entrega total al servicio del Reino de Dios.  

Su legado recuerda que la misión no se reduce a un modelo único, sino 

que adopta múltiples formas según las necesidades del contexto. 

Samuel Escobar afirma: “Los grandes misioneros nos enseñan que 

evangelización y transformación social no son opciones excluyentes, 

sino dimensiones inseparables de la misión cristiana” (Una nueva visión 

misionera, Kairos, 2003, p. 102).  

  



Referencias  
• Anderson, Courtney. To the Golden Shore: The Life of 

Adoniram Judson. Valley Forge: Judson Press, 1987.  

• Carmichael, Amy. If. Dohnavur: Dohnavur Fellowship, 1938.  

• Elliot, Elisabeth. A Chance to Die: The Life and Legacy of Amy 

Carmichael. Grand Rapids: Revell, 1987.  

• Holmes, Timothy. David Livingstone: Mission and Empire. 

London: Hambledon, 1996.  

• Ross, Andrew. David Livingstone: Blantyre to Zambia. London: 

Longman, 1973.  

• Escobar, Samuel. Una nueva visión misionera. Buenos Aires: 

Kairos, 2003.  

• Wayland, Francis. Memoir of the Life and Labors of the Rev. 

Adoniram Judson. Boston: Phillips, Sampson, 1853.  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

 



  

Capítulo 10 

 Jim Elliot, Elisabeth Elliot y 

Nate Saint  

10.1 Jim Elliot: pasión por Cristo y los no 

alcanzados  

Jim Elliot (1927–1956) fue un joven misionero estadounidense que 

entregó su vida para llevar el evangelio a la tribu huaorani (antes 

llamados aucas) en Ecuador. Desde su juventud, mostró una pasión 

ardiente por Cristo y una convicción inquebrantable de que la vida 

debía gastarse en lo eterno. Su famosa frase resume su visión: “No es 

necio el que da lo que no puede retener, para ganar lo que no puede 

perder”.  

La vida de Jim, aunque breve, dejó un legado de entrega total a la causa 

de Cristo. John Piper afirma: “Jim Elliot nos recuerda que el valor 

supremo de Cristo hace que el sacrificio misionero no sea una pérdida, 

sino una ganancia” (Let the Nations Be Glad!, Baker, 1993, p. 44).  

10.2 El martirio en Ecuador  

En enero de 1956, Jim Elliot, Nate Saint y otros tres compañeros fueron 

asesinados por los huaorani mientras intentaban establecer contacto 

amistoso. Este evento impactó al mundo evangélico, mostrando que la 

misión puede demandar el costo supremo de la vida.  

El martirio de los cinco misioneros no detuvo la misión, sino que la 

multiplicó. Elisabeth Elliot escribió: “Lo que para el mundo fue una 

tragedia, para Dios fue el triunfo de la obediencia” (Through Gates of 

Splendor, Tyndale, 1957, p. 201).  



10.3 Nate Saint: el aviador de la misión  

Nate Saint (1923–1956) fue piloto misionero y miembro de la 

organización Mission Aviation Fellowship. Su habilidad como aviador  

permitió el acceso a regiones remotas de la selva ecuatoriana, 

facilitando el contacto con pueblos aislados.  

Saint entendía que la aviación no era un fin en sí mismo, sino una 

herramienta para la causa del evangelio. Steve Saint, su hijo, afirmó: 

“Mi padre usó un avión, pero lo que realmente lo impulsaba era la cruz 

de Cristo” (End of the Spear, Tyndale, 2005, p. 18).  

10.4 Elisabeth Elliot: fidelidad en medio del 

dolor  

Tras la muerte de su esposo Jim, Elisabeth Elliot (1926–2015) decidió 

permanecer en Ecuador y continuar la misión. Vivió entre los huaorani 

y vio cómo muchos de ellos abrazaron la fe en Cristo. Su testimonio 

mostró que el perdón y la fidelidad pueden transformar incluso a los 

enemigos.  

Elisabeth se convirtió en una influyente escritora y conferencista, 

alentando a generaciones de cristianos a la obediencia radical. Su frase 

resume su visión: “La voluntad de Dios no nos llevará a donde su gracia 

no nos pueda sostener” (Keep a Quiet Heart, Revell, 1995, p. 12).  

10.5 El poder del perdón y la reconciliación  

El testimonio de Elisabeth Elliot y de las familias de los misioneros 

impactó profundamente al mundo, porque en lugar de odio, 

respondieron con amor y perdón. Esa disposición abrió el corazón de 

los huaorani al evangelio. Lo que comenzó con violencia terminó en 

reconciliación y transformación espiritual.  



Este perdón encarnado fue una poderosa proclamación del evangelio. 

Steve Saint narra: “Los que mataron a mi padre se convirtieron en mis 

padres espirituales, y me enseñaron lo que significa perdonar y ser 

perdonado” (End of the Spear, Tyndale, 2005, p. 212).  

10.6 El impacto global de los mártires de 

Ecuador  

La historia de Jim Elliot, Nate Saint y sus compañeros inspiró un 

renovado compromiso misionero en todo el mundo. Miles de jóvenes 

respondieron al llamado de servir en misiones transculturales, 

convencidos de que Cristo vale más que la vida misma.  

Ralph Winter señaló: “El sacrificio de los misioneros en Ecuador 

encendió la llama del movimiento misionero moderno en una nueva 

generación” (Perspectives on the World Christian Movement, William 

Carey Library, 2009, p. 320).  

10.7 Un legado de obediencia radical  

Jim Elliot, Nate Saint y Elisabeth Elliot nos muestran que la misión 

requiere entrega radical, perseverancia en medio del dolor y disposición 

al sacrificio supremo. Su legado sigue vivo en los testimonios de las 

comunidades transformadas y en la inspiración que brindan a quienes 

sienten el llamado misionero.  

Su vida y muerte recuerdan que la misión no depende de la duración del 

ministerio, sino de la fidelidad al Señor. Como escribió Jim Elliot en su 

diario: “Vivo para no tener un gramo de vida no entregada a Dios” 

(The Journals of Jim Elliot, Revell, 1978, p. 105).  



Referencias  
• Elliot, Elisabeth. Through Gates of Splendor. Wheaton: Tyndale 

House, 1957.  

• Elliot, Jim. The Journals of Jim Elliot. Old Tappan: Revell, 

1978.  

• Elliot, Elisabeth. Keep a Quiet Heart. Grand Rapids: Revell, 

1995.  

• Piper, John. Let the Nations Be Glad! The Supremacy of God in 

Missions. Grand Rapids: Baker, 1993.  

• Saint, Steve. End of the Spear. Wheaton: Tyndale House, 2005.  

• Winter, Ralph D. Perspectives on the World Christian 

Movement. Pasadena: William Carey Library, 2009.  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



Capítulo 11 

 George Müller, C. T. Studd y 

Cameron Townsend  

11.1 George Müller: fe y provisión en la obra 

misionera  

George Müller (1805–1898), pastor en Inglaterra, es recordado por su 

ministerio con huérfanos en Bristol y por su ejemplo de confianza 

radical en Dios. Sin pedir ayuda financiera a nadie, Müller sostuvo a 

miles de huérfanos únicamente a través de la oración y la fe en la 

provisión divina. Su vida mostró que la dependencia absoluta de Dios 

es el fundamento de toda misión.  

Müller entendía que su obra no solo era ayuda social, sino testimonio 

visible del poder de Dios. Roger Steer afirma: “La vida de Müller fue 

una parábola viva del cuidado providencial de Dios para sus hijos” 

(George Müller: Delighted in God!, Harold Shaw, 1975, p. 58).  

11.2 El legado espiritual de Müller  

El impacto de Müller va más allá de los orfanatos: su ejemplo inspiró a 

generaciones de misioneros a confiar en Dios para la provisión. Mostró 

que la oración no es un recurso secundario, sino el medio principal por 

el cual Dios sostiene su obra.  

Su fe práctica demostró que la misión no depende de recursos humanos, 

sino de la fidelidad de Dios. George Müller escribió: “El comienzo de 

la ansiedad es el fin de la fe, y el comienzo de la fe es el fin de la 

ansiedad” (Narrative of the Lord’s Dealings with George Müller, J. 

Nisbet, 1860, p. 147).  



11.3 C. T. Studd: del deporte a las misiones  

Charles Thomas Studd (1860–1931) fue un famoso jugador de críquet 

en Inglaterra que dejó fama y fortuna para servir como misionero en 

China, India y África. Fue parte de los “Siete de Cambridge”, un grupo 

de jóvenes que renunciaron a todo para predicar el evangelio en Asia. 

Su lema era: “Si Cristo es Dios y murió por mí, entonces ningún 

sacrificio puede ser demasiado grande para hacer por Él”.  

Studd representa el espíritu radical de la misión: dejar todo por Cristo y 

dedicar la vida a los pueblos no alcanzados. Norman Grubb comenta:  

“Studd fue un hombre consumido por una sola pasión: que Cristo fuera 

conocido entre los perdidos” (C. T. Studd: Cricketer and Pioneer, 

Lutterworth, 1933, p. 41).  

11.4 El impacto del ministerio de Studd  

El ministerio de Studd se caracterizó por su valentía y perseverancia. 

Aunque enfrentó críticas por su radicalidad y su estilo poco 

convencional, fundó la organización Worldwide Evangelization 

Crusade (WEC), que aún continúa enviando misioneros a todo el 

mundo.  

Su vida muestra que el evangelio no se propaga por comodidad, sino 

por obediencia radical. Brian Stanley escribe: “Studd encarnó el espíritu 

del movimiento misionero protestante de fe y sacrificio” (The History of 

the Worldwide Evangelization Crusade, WEC, 1990, p. 73).  

11.5 Cameron Townsend: el apóstol de la 

traducción bíblica  

William Cameron Townsend (1896–1982), misionero estadounidense, 

es conocido por fundar Wycliffe Bible Translators y por su pasión de 

llevar la Palabra de Dios a cada pueblo en su propio idioma. Su 



convicción era: “La gente merece escuchar la Palabra de Dios en el 

idioma que mejor entiende: el suyo”.  

Townsend comenzó su misión en Guatemala, donde descubrió que los 

pueblos indígenas no entendían la Biblia en español. Esta experiencia lo 

impulsó a dedicar su vida a la traducción bíblica. John Holzmann 

afirma: “Townsend transformó la misión al colocar la traducción de la  

Biblia en el centro del movimiento misionero” (Wycliffe Bible 

Translators, Multnomah, 1984, p. 22).  

11.6 El legado de Townsend  

El movimiento de traducción bíblica fundado por Townsend ha sido uno 

de los más influyentes del siglo XX. Gracias a Wycliffe y SIL 

International, millones de personas han recibido la Biblia en sus lenguas 

nativas. Este legado muestra que la misión no es solo predicación, sino 

también acceso a la Palabra de Dios.  

Su visión trascendió generaciones y sigue en curso hoy. Townsend solía 

decir: “La Gran Comisión no se puede cumplir hasta que cada pueblo 

tenga la Biblia en su propio idioma” (Kingdom of Speech, citado en 

Holzmann, 1984, p. 37).  

11.7 Un legado de fe, sacrificio y visión  

Müller, Studd y Townsend representan tres dimensiones esenciales de la 

misión: fe radical en la provisión de Dios, sacrificio total por Cristo y 

visión estratégica de la Palabra para las naciones. Aunque con 

ministerios diferentes, los tres vivieron con la misma pasión por la 

gloria de Dios entre los pueblos.  

Su ejemplo recuerda a la Iglesia que la misión requiere confianza, 

obediencia y visión global. Samuel Escobar lo resume así: “La misión 

de ayer inspira la misión de hoy; lo que estos hombres hicieron muestra 



que la obediencia radical a Dios cambia la historia” (Una nueva visión 

misionera, Kairos, 2003, p. 143).  

  

Referencias  
• Escobar, Samuel. Una nueva visión misionera. Buenos Aires: 

Kairos, 2003.  

• Grubb, Norman. C. T. Studd: Cricketer and Pioneer. London: 

Lutterworth, 1933.  

• Holzmann, John. Wycliffe Bible Translators. Portland:  

Multnomah, 1984.  

• Müller, George. Narrative of the Lord’s Dealings with George 

Müller. London: J. Nisbet, 1860.  

• Stanley, Brian. The History of the Worldwide Evangelization 

Crusade. Singapore: WEC, 1990.  

• Steer, Roger. George Müller: Delighted in God!. Wheaton: 

Harold Shaw, 1975.  

  

  

  

  

  

  

  

  

 



Capítulo 12 

 William Booth, Lottie Moon y 

Samuel Zwemer  

12.1 William Booth: fundador del Ejército de 

Salvación  

William Booth (1829–1912) fue un predicador metodista británico que 

fundó el Ejército de Salvación en 1865, con el propósito de llevar el 

evangelio a los marginados de Londres. Su lema era: “Sopa, jabón y 

salvación”, uniendo la predicación del evangelio con la acción social.  

Booth transformó la visión misionera urbana al mostrar que la fe 

cristiana debía llegar a los más pobres, alcohólicos, prostitutas y 

desamparados. Roger Green afirma: “Booth rompió barreras al insistir 

en que la misión de la Iglesia debía ser integral: cuerpo y alma” (The 

Life and Ministry of William Booth, Abingdon, 2005, p. 61).  

12.2 El legado del Ejército de Salvación  

El Ejército de Salvación se expandió rápidamente, convirtiéndose en un 

movimiento global presente en más de 130 países. Su enfoque práctico 

de evangelismo a través de la compasión y el servicio sigue impactando 

millones de vidas. Booth demostró que el evangelismo y la acción 

social no se excluyen, sino que se potencian mutuamente.  

Hoy, la obra de Booth sigue viva en orfanatos, hospitales, programas de 

rehabilitación y predicación. John Coutts escribe: “El Ejército de 

Salvación es la expresión visible del sueño de Booth de una iglesia en 

misión constante” (The Salvationists, InterVarsity, 2000, p. 28).  



12.3 Lottie Moon: pionera en China  

Charlotte “Lottie” Moon (1840–1912) fue una misionera bautista 

estadounidense que dedicó casi 40 años a servir en China. Enseñó, 

predicó y escribió cartas apasionadas a las iglesias en EE. UU., instando 

al envío de más obreros y al apoyo económico para las misiones.  

Lottie Moon es recordada por su entrega radical: se negó a casarse para 

dedicarse completamente a la misión y murió de hambre durante una 

hambruna en China, al haber dado su comida a los necesitados. 

Catherine Allen comenta: “Lottie Moon es un ejemplo clásico de amor 

sacrificial por Cristo y por los perdidos” (The New Lottie Moon Story, 

Broadman, 1980, p. 92).  

12.4 El legado de Lottie Moon  

La vida de Moon inspiró la famosa Ofrenda de Navidad Lottie Moon, 

que desde 1888 ha recaudado millones para sostener misioneros 

bautistas en todo el mundo. Su pasión por la misión y sus cartas 

encendieron el movimiento misionero bautista moderno.  

Su ejemplo muestra que la misión requiere tanto oración como acción 

concreta de apoyo. Keith Harper escribe: “Lottie Moon transformó la 

manera en que las iglesias bautistas entendían su responsabilidad en la 

misión global” (Send the Light: Lottie Moon’s Letters and Legacy, 

Mercer, 2002, p. 37).  

12.5 Samuel Zwemer: apóstol a los 

musulmanes  

Samuel Zwemer (1867–1952), conocido como el “apóstol a los 

musulmanes”, dedicó su vida al evangelismo en Medio Oriente y África 

del Norte. Aunque vio pocas conversiones, sembró una enorme 

influencia en el pensamiento misionero hacia el mundo islámico.  



Zwemer combinó la predicación con la erudición, escribiendo 

extensamente sobre el islam y el desafío misionero. Kenneth Cragg 

afirma: “Zwemer abrió la puerta del diálogo y la misión hacia los 

musulmanes cuando pocos estaban dispuestos a hacerlo” (The Call of 

the Minaret, Oxford, 1956, p. 211).  

12.6 El impacto de Zwemer en la misiología  

Zwemer fundó revistas misioneras, enseñó en seminarios y organizó 

conferencias internacionales sobre la misión al mundo musulmán. 

Aunque sus resultados inmediatos parecían limitados, su influencia 

perdura en la visión misionera global hacia el islam.  

Su legado recuerda que la misión no se mide solo por conversiones, 

sino por fidelidad y siembra a largo plazo. Samuel Zwemer mismo 

escribió: “La obra más grande no es convertir multitudes, sino dar a 

Cristo a conocer donde aún no es conocido” (The Glory of the Cross, 

Marshall, 1928, p. 44).  

12.7 Un legado de compasión, sacrificio y 

visión  

Booth, Moon y Zwemer representan tres expresiones complementarias 

de la misión: evangelismo urbano y social, entrega sacrificial en el 

campo extranjero, y apertura hacia contextos difíciles como el islam. 

Aunque distintos en contexto, todos compartieron la pasión de dar a 

Cristo a conocer a los perdidos.  

Su legado continúa inspirando a la Iglesia a unir compasión con 

evangelización, a sostener misioneros con sacrificio y a no temer 

contextos hostiles. Samuel Escobar resume: “La misión cristiana es 

siempre integral: predicación, servicio y presencia en los lugares más 

oscuros del mundo” (Una nueva visión misionera, Kairos, 2003, p. 

156).  



Referencias  
• Allen, Catherine. The New Lottie Moon Story. Nashville: 

Broadman, 1980.  

• Cragg, Kenneth. The Call of the Minaret. Oxford: Oxford 

University Press, 1956.  

• Coutts, John. The Salvationists. Downers Grove: InterVarsity, 

2000.  

• Escobar, Samuel. Una nueva visión misionera. Buenos Aires: 

Kairos, 2003.  

• Green, Roger. The Life and Ministry of William Booth. 

Nashville: Abingdon, 2005.  

• Harper, Keith. Send the Light: Lottie Moon’s Letters and 

Legacy. Macon: Mercer University Press, 2002.  

• Zwemer, Samuel. The Glory of the Cross. London: Marshall, 

1928.  

  

  


