
Instituto Bíblico   

Fe Cultural  

  

Antiguo 

testamento 



Capítulo 1  

Introducción al Antiguo  

Testamento – canon, contexto 

histórico y propósito  

1.1 El canon del Antiguo Testamento  
El Antiguo Testamento constituye la primera gran parte de la Biblia 

cristiana, reconocida como Escritura inspirada por judíos y cristianos. 

Su canon comprende 39 libros en la tradición protestante, que se 

dividen en Ley, Profetas y Escritos, aunque en la tradición hebrea se 

agrupan en 24 libros bajo el nombre de Tanaj. Esta formación no fue 

resultado de una decisión humana aislada, sino de un proceso 

providencial mediante el cual Dios guió a su pueblo a reconocer los 

escritos inspirados.  

El canon refleja la fidelidad de Dios en preservar su Palabra para todas 

las generaciones. Como señala F. F. Bruce: “Lo que tenemos en el 

Antiguo Testamento no es simplemente una colección de escritos 

antiguos, sino una biblioteca divina que narra la historia de la 

redención en preparación para Cristo” (The Canon of Scripture, IVP, 

1988, p. 29).  

1.2 Contexto histórico de Israel  
El Antiguo Testamento se desarrolla dentro del marco histórico del 

pueblo de Israel, desde los patriarcas hasta el período postexílico. Este 

trasfondo histórico-cultural es esencial para comprender los textos, pues 

revela cómo Dios se relacionó con su pueblo en medio de contextos 

políticos, económicos y religiosos concretos.  



Lejos de ser mitología, el relato bíblico se ancla en la historia real de un 

pueblo y en la acción soberana de Dios en ella. John Bright afirma: “La 

historia de Israel es inseparable de la fe de Israel, porque Israel 

conoció a Dios en los hechos mismos de la historia” (A History of 

Israel, Westminster John Knox, 2000, p. 16).  

1.3 Propósito teológico del Antiguo 

Testamento  
Más allá de narrar hechos, el Antiguo Testamento tiene un propósito 

teológico: revelar quién es Dios y cuál es su plan para la humanidad. En 

él se presentan los atributos divinos, la elección de Israel, el pacto, la 

ley y las promesas mesiánicas que apuntan a Cristo.  

La Escritura no busca solo informar, sino transformar al lector al 

mostrar el carácter santo y fiel de Dios. Walter Kaiser comenta: “El 

propósito del Antiguo Testamento es mostrar la promesa de Dios de 

bendición universal a través del Mesías venidero” (The Promise-Plan 

of God, Zondervan, 2008, p. 22).  

1.4 La unidad de la Escritura  
Aunque escrito a lo largo de más de mil años por diversos autores, el  

Antiguo Testamento posee una profunda unidad. Desde Génesis hasta 

Malaquías, se entreteje un solo relato de la creación, la caída, la 

elección de Israel y la esperanza de redención. Esta unidad encuentra su 

cumplimiento en el Nuevo Testamento.  

La conexión entre ambos Testamentos muestra que toda la Escritura es 

inspirada y coherente en su mensaje. Como lo expresa Graeme 

Goldsworthy: “El Antiguo Testamento no es un prefacio innecesario, 

sino la primera parte indispensable de la historia del evangelio” 

(According to Plan, IVP, 2002, p. 54).  



1.5 El Antiguo Testamento y el pacto  
Uno de los ejes fundamentales del Antiguo Testamento es el concepto 

de pacto. Desde el pacto con Abraham hasta el pacto davídico y las 

promesas del nuevo pacto, se revela la fidelidad de Dios y la 

responsabilidad del pueblo.  

Estos pactos no son meros acuerdos humanos, sino expresiones de la 

gracia divina y de su plan eterno. O. Palmer Robertson señala: “El 

pacto es el hilo de oro que conecta cada etapa de la revelación bíblica, 

uniendo la historia de Israel con el plan redentor de Dios” (The Christ 

of the Covenants, P&R, 1980, p. 41).  

1.6 El Antiguo Testamento y la esperanza 

mesiánica  
A lo largo de sus páginas, el Antiguo Testamento prepara el camino 

para la venida del Mesías. Las promesas del descendiente de Abraham, 

del profeta como Moisés y del Rey davídico convergen en Cristo. Esta 

esperanza mesiánica dio sentido a la vida del pueblo de Israel y se 

cumplió en el evangelio.  

Christopher Wright afirma: “El Antiguo Testamento no es un callejón 

sin salida, sino una avenida que conduce directamente a Jesucristo” 

(Knowing Jesus through the Old Testament, IVP, 1992, p. 23).  

1.7 Relevancia del Antiguo Testamento para 

hoy  
Aunque escrito en un contexto antiguo, el Antiguo Testamento sigue 

siendo relevante para la Iglesia actual. Sus enseñanzas sobre la justicia, 

la santidad, la adoración y la esperanza son principios eternos que 

iluminan la vida del creyente.  



Leído a la luz de Cristo, el Antiguo Testamento fortalece la fe y amplía 

la comprensión del plan de Dios. Tremper Longman observa: “El 

Antiguo Testamento es la Escritura que Jesús y los apóstoles usaron, y 

su autoridad permanece para la Iglesia en todo tiempo” (Introduction 

to the Old Testament, Zondervan, 2006, p. 15).  

Referencias  
• Bruce, F. F. The Canon of Scripture. Downers Grove: IVP, 

1988.  

• Bright, John. A History of Israel. Louisville: Westminster John 

Knox, 2000.  

• Goldsworthy, Graeme. According to Plan: The Unfolding 

Revelation of God in the Bible. Downers Grove: IVP, 2002.  

• Kaiser, Walter. The Promise-Plan of God. Grand Rapids: 

Zondervan, 2008.  

• Longman, Tremper. Introduction to the Old Testament. Grand 

Rapids: Zondervan, 2006.  

• Robertson, O. Palmer. The Christ of the Covenants.  

Phillipsburg: P&R, 1980.  

• Wright, Christopher J. H. Knowing Jesus through the Old 

Testament. Downers Grove: IVP, 1992.  

  

  

  

  

  

  



Capítulo 2  

 Pentateuco I – Génesis: creación, 

pacto y patriarcas  

2.1 Génesis como libro de los orígenes  

El libro de Génesis abre toda la revelación bíblica, presentando los 

orígenes del universo, de la humanidad, del pecado y de la historia de la 

salvación. Su nombre, derivado del griego genesis, significa  

“principio”, y refleja su propósito de mostrar cómo todo comienza bajo 

el designio de Dios.  

Más que un relato mitológico, Génesis establece los fundamentos de la 

fe: Dios como Creador, la dignidad humana y la soberanía divina sobre 

la historia. Como explica Gordon Wenham: “Génesis es, en efecto, el 

fundamento sobre el que descansa toda la teología bíblica” (Genesis 1– 

15, Word, 1987, p. lii).  

2.2 La creación y la imagen de Dios  

Los primeros capítulos de Génesis narran la creación del mundo, 

destacando la bondad original de todo lo que Dios hizo. El punto 

culminante es la creación del ser humano a imagen y semejanza de Dios 

(Gn 1:26–27), lo que otorga a la humanidad un valor y propósito 

únicos.  

Este pasaje establece la dignidad humana, la vocación de señorear la 

tierra y la responsabilidad moral ante el Creador. John Walton señala:  

“La teología de la creación en Génesis no trata solo de orígenes, sino 

de identidad: quién es Dios, quiénes somos nosotros y cómo debemos 

vivir” (The Lost World of Genesis One, IVP, 2009, p. 25).  



2.3 La caída y sus consecuencias  

Génesis 3 relata la entrada del pecado al mundo, evento que rompe la 

comunión con Dios y distorsiona las relaciones humanas y la creación 

misma. Esta caída marca el inicio de la condición de pecado que afecta 

a toda la humanidad y explica la realidad del mal en la historia.  

Lejos de ser un mito arcaico, la caída es la clave para entender la 

necesidad de redención. Como afirma Anthony Hoekema: “La doctrina 

del pecado original tiene su base en el relato histórico de Génesis 3, sin 

el cual la cruz carecería de sentido” (Created in God’s Image, 

Eerdmans, 1986, p. 122).  

2.4 El pacto de Dios con Noé  

Tras el juicio del diluvio, Dios establece un pacto con Noé como 

representante de toda la humanidad. Este pacto universal reafirma la 

soberanía divina sobre la creación y promete la preservación de la vida 

hasta el cumplimiento final del plan redentor.  

El arco iris se convierte en señal visible de la fidelidad de Dios.  

Meredith Kline comenta: “El pacto noético es la garantía de que la 

historia continuará hasta que llegue la redención definitiva en Cristo” 

(Kingdom Prologue, Two Age Press, 2000, p. 123).  

2.5 El llamado de Abraham y la promesa  

El relato de Génesis 12 marca un nuevo comienzo: Dios llama a Abram 

y le promete tierra, descendencia y bendición universal. Este pacto 

abrahámico es fundamental, pues establece la base de la historia 

redentora que culminará en Cristo, el descendiente prometido.  

La fe de Abraham se convierte en modelo para todo creyente, pues 

responde con obediencia a la promesa divina. Como escribe N. T.  



Wright: “El pacto con Abraham es el centro de gravedad de la historia 

bíblica, la respuesta de Dios al pecado del mundo” (The New 

Testament and the People of God, Fortress, 1992, p. 259).  

2.6 Isaac, Jacob y José: la continuidad de la 

promesa  

La historia patriarcal continúa con Isaac, Jacob y José, mostrando que la 

promesa de Dios no depende de la perfección humana, sino de su 

fidelidad soberana. Los patriarcas enfrentan pruebas, conflictos 

familiares y exilio, pero Dios los preserva y confirma su plan.  

La vida de José, en particular, revela cómo Dios transforma la 

adversidad en instrumento de salvación, anticipando la obra redentora 

de Cristo. Derek Kidner afirma: “En José, la providencia de Dios brilla 

de manera ejemplar: lo que los hombres intentaron para mal, Dios lo 

encaminó para bien” (Genesis: An Introduction and Commentary, IVP, 

1967, p. 215).  

2.7 Génesis como fundamento de la historia 

de la redención  

En su conjunto, Génesis establece las categorías esenciales para 

entender toda la Biblia: creación, pecado, pacto, promesa y providencia. 

Este libro no es un apéndice introductorio, sino la raíz misma de la 

revelación de Dios.  

Todo lo que sigue en la Escritura se conecta con los temas ya presentes 

en Génesis, apuntando hacia la plenitud de la redención en Cristo. 

Bruce Waltke concluye: “Génesis presenta al Dios de la gracia 

soberana que inicia la historia de la redención y guía a su pueblo hacia 

la promesa” (Genesis: A Commentary, Zondervan, 2001, p. 35)  



Referencias  
• Hoekema, Anthony. Created in God’s Image. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1986.  

• Kidner, Derek. Genesis: An Introduction and Commentary.  

Downers Grove: IVP, 1967.  

• Kline, Meredith. Kingdom Prologue. Overland Park: Two Age 

Press, 2000.  

• Walton, John. The Lost World of Genesis One. Downers Grove: 

IVP, 2009.  

• Waltke, Bruce. Genesis: A Commentary. Grand Rapids: 

Zondervan, 2001.  

• Wenham, Gordon. Genesis 1–15. Dallas: Word Biblical 

Commentary, 1987.  

• Wright, N. T. The New Testament and the People of God. 

Minneapolis: Fortress Press, 1992.  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



Capítulo 3  

 Pentateuco II – Éxodo y 

Levítico: liberación, ley y culto  

3.1 Éxodo: el Dios que libera a su pueblo  

El libro de Éxodo narra la liberación de Israel de la esclavitud en 

Egipto, evento central en la identidad del pueblo de Dios. El éxodo no 

fue solo una acción política, sino una revelación teológica: Dios se 

manifestó como el Señor poderoso que actúa en la historia para redimir 

a su pueblo.  

Este acto de liberación se convirtió en paradigma de la salvación, 

recordado constantemente en la Biblia como símbolo del poder y la 

gracia de Dios. Brevard Childs escribe: “El éxodo no es solo historia 

pasada, sino el modelo fundamental de la obra redentora de Dios” 

(The Book of Exodus, Westminster, 1974, p. 10).  

3.2 El pacto del Sinaí y la Ley  

Tras la liberación, Dios llevó a Israel al monte Sinaí, donde estableció 

un pacto basado en su gracia y confirmado con la entrega de la Ley. Los 

Diez Mandamientos expresan el corazón de la voluntad divina y 

muestran que la libertad no significa autonomía absoluta, sino vivir bajo 

el señorío de Dios.  

La Ley se convirtió en guía ética, social y espiritual, revelando tanto el 

carácter santo de Dios como la necesidad de un mediador. Walter 

Kaiser afirma: “La Ley del Sinaí fue dada no para salvar, sino para 

enseñar a Israel cómo vivir como pueblo redimido” (Toward Old 

Testament Ethics, Zondervan, 1983, p. 79).  



3.3 El tabernáculo: presencia de Dios entre 

su pueblo  

Una parte central de Éxodo describe la construcción del tabernáculo, 

lugar donde Dios habitaba en medio de Israel. Este santuario móvil 

simbolizaba que el Dios del cielo había descendido para acompañar y 

guiar a su pueblo en el desierto.  

El tabernáculo anticipa la encarnación de Cristo y la presencia del 

Espíritu en la Iglesia. Como señala Philip Graham Ryken: “El 

tabernáculo es una profecía en arquitectura, señalando hacia Cristo 

como la verdadera morada de Dios entre los hombres” (Exodus: Saved 

for God’s Glory, Crossway, 2005, p. 1012).  

3.4 Levítico: la santidad como vocación  

El libro de Levítico desarrolla la idea de que Dios es santo y que su 

pueblo debe ser santo como Él. Enfatiza que la santidad abarca no solo 

el culto, sino toda la vida, desde las relaciones sociales hasta las 

prácticas cotidianas.  

La santidad es presentada como el distintivo del pueblo de Dios en 

medio de las naciones. Gordon Wenham explica: “Levítico enseña que 

la santidad no es un concepto abstracto, sino una forma concreta de 

vivir para reflejar el carácter de Dios” (The Book of Leviticus, 

Eerdmans, 1979, p. 18).  

3.5 El sistema sacrificial  

Levítico introduce un detallado sistema de sacrificios, que enseñaba a 

Israel sobre la gravedad del pecado y la necesidad de expiación. Cada 

sacrificio era un recordatorio de que la comunión con Dios requería 

sangre y mediación.  



Estos ritos anticipaban el sacrificio perfecto de Cristo, quien cumplió y 

superó todo el sistema levítico. Como escribe John Hartley: “El sistema 

sacrificial preparó el camino para entender la muerte de Cristo como 

el sacrificio definitivo” (Leviticus, Word, 1992, p. lxiii).  

3.6 El sacerdocio y la mediación  

Levítico también establece el ministerio sacerdotal, mostrando que el 

acceso a Dios requiere un mediador. Aarón y sus descendientes fueron 

llamados a representar al pueblo delante de Dios y a enseñar la Ley.  

Este sacerdocio apuntaba hacia Cristo, el sumo sacerdote eterno que 

intercede por los creyentes. Según Andrew Hill: “El sacerdocio levítico 

es una sombra de la mediación perfecta de Jesucristo” (A Survey of the 

Old Testament, Zondervan, 2009, p. 148).  

3.7 El culto como respuesta de adoración  

Éxodo y Levítico juntos muestran que la liberación conduce al culto: 

Dios libera a su pueblo no solo para darles tierra o prosperidad, sino 

para que lo adoren en santidad. La adoración se convierte en el centro 

de la identidad de Israel.  

Este principio sigue vigente para la Iglesia: hemos sido redimidos para 

adorar y servir al Señor en espíritu y en verdad. Christopher Wright 

resume: “El éxodo y la ley revelan que la redención tiene un propósito:  

formar un pueblo que viva en adoración y misión” (The Mission of 

God, IVP, 2006, p. 273)  

Referencias  
• Childs, Brevard. The Book of Exodus. Louisville: Westminster, 

1974.  



• Hartley, John. Leviticus. Dallas: Word Biblical Commentary, 

1992.  

• Hill, Andrew & Walton, John. A Survey of the Old Testament.  

Grand Rapids: Zondervan, 2009.  

• Kaiser, Walter. Toward Old Testament Ethics. Grand Rapids:  

Zondervan, 1983.   Ryken, Philip Graham. Exodus: 

Saved for God’s Glory. Wheaton: Crossway, 2005.  

• Wenham, Gordon. The Book of Leviticus. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1979.  

• Wright, Christopher J. H. The Mission of God. Downers Grove: 

IVP, 2006.  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



  

Capítulo 4  

 Pentateuco III – Números y  

Deuteronomio: peregrinación y 

renovación del pacto  

4.1 Números: un pueblo en camino  

El libro de Números narra la peregrinación de Israel desde el Sinaí hasta 

las llanuras de Moab, mostrando cómo la fidelidad de Dios se encuentra 

con la fragilidad del pueblo. Aunque su título proviene de los censos 

realizados, el mensaje central es que el Dios del pacto guía y sostiene a 

su pueblo en medio de las pruebas del desierto.  

El desierto representa el lugar de formación espiritual, donde Israel 

aprende a depender de Dios más que de sus propios recursos. Gordon 

Wenham afirma: “Números revela que el viaje de Israel no fue un 

simple traslado geográfico, sino un entrenamiento espiritual para 

formar un pueblo santo” (Numbers, Tyndale, 1981, p. 15).  

4.2 Rebelión y disciplina en el desierto  

Uno de los temas dominantes en Números es la incredulidad y la 

rebelión del pueblo. A pesar de los milagros, Israel se queja, 

desobedece y rechaza entrar en la tierra prometida. Como consecuencia, 

Dios disciplina a toda una generación, que muere en el desierto.  

Este juicio muestra la seriedad del pecado, pero también la paciencia de 

Dios al preservar a un nuevo pueblo para la herencia. Dennis Olson 

comenta: “El libro de Números es un testimonio de que la gracia de  



Dios supera la rebelión, pero no la ignora” (Numbers, Westminster 

John Knox, 1996, p. 21).  

4.3 Dios que provee y sostiene  

En medio de la infidelidad humana, Dios se manifiesta como proveedor 

fiel. Envía maná, agua de la roca, victoria sobre enemigos y guía 

mediante la nube y el fuego. La peregrinación revela que la vida del 

pueblo depende completamente de la presencia divina.  

Este aspecto apunta a la fidelidad de Cristo, quien es el verdadero pan 

del cielo y la fuente de agua viva. Iain Duguid afirma: “Números 

enseña que la vida en el desierto es posible solo porque Dios camina en 

medio de su pueblo” (Numbers: God’s Presence in the Wilderness, 

Crossway, 2006, p. 33).  

4.4 Deuteronomio: la renovación del pacto  

El libro de Deuteronomio recoge los discursos finales de Moisés, 

pronunciados antes de la entrada a Canaán. Más que repetir la Ley, 

ofrece una renovación del pacto, recordando al pueblo su historia y 

llamándolo a la obediencia.  

Su estructura de tipo tratado de vasallaje muestra que Israel es llamado 

a ser leal al Señor como su único rey. Peter Craigie comenta:  

“Deuteronomio es el libro del pacto renovado, que prepara al pueblo 

para vivir bajo el señorío de Yahvé en la tierra prometida” (The Book 

of Deuteronomy, Eerdmans, 1976, p. 23).  

4.5 El llamado a la obediencia y al amor  

Deuteronomio enfatiza que la Ley no es mera norma externa, sino un 

llamado al amor a Dios y a la obediencia de corazón. El Shema (Dt 

6:45) resume esta visión: “Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, 

con toda tu alma y con todas tus fuerzas”.  



Este amor debía guiar cada aspecto de la vida del pueblo, desde la 

familia hasta la justicia social. Christopher Wright afirma: 

“Deuteronomio presenta la obediencia no como carga, sino como 

expresión gozosa del amor a Dios” (Deuteronomy, NIBC, 

Hendrickson, 1996, p. 78).  

4.6 Bendiciones y maldiciones del pacto  

Otro tema clave de Deuteronomio son las bendiciones por la obediencia 

y las maldiciones por la desobediencia (Dt 28). Esto muestra que la 

relación con Dios tiene consecuencias reales en la vida de la nación.  

Este principio no implica un legalismo, sino la responsabilidad de 

caminar en fidelidad al pacto. J. Gordon McConville explica: “Las 

bendiciones y maldiciones son el marco de la historia posterior de 

Israel, donde la obediencia trae vida y la desobediencia lleva al exilio” 

(Deuteronomy, Apollos, 2002, p. 47).  

4.7 Moisés, profeta y mediador  

Deuteronomio cierra con la figura de Moisés, quien entrega la Ley y 

prepara al pueblo para seguir bajo la dirección de Dios. Aunque no 

entra en la tierra, su liderazgo y su intercesión lo establecen como 

modelo del profeta y mediador.  

Al mismo tiempo, Deuteronomio anuncia que Dios levantará un profeta 

como Moisés (Dt 18:15), promesa que apunta hacia Cristo. Patrick  

Miller lo resume así: “La esperanza del profeta venidero conecta  

Deuteronomio con el evangelio, donde Jesús es el nuevo y definitivo 

Moisés” (Deuteronomy, Interpretation, WJK, 1990, p. 54)  



Referencias  
• Craigie, Peter. The Book of Deuteronomy. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1976.   Duguid, Iain. Numbers: God’s Presence in 

the Wilderness. Wheaton: Crossway, 2006.  

• McConville, J. Gordon. Deuteronomy. Leicester: Apollos, 2002.  

• Miller, Patrick. Deuteronomy. Louisville: Westminster John 

Knox, 1990.  

• Olson, Dennis. Numbers. Louisville: Westminster John Knox, 

1996.  

• Wenham, Gordon. Numbers. Downers Grove: Tyndale, 1981.  

• Wright, Christopher J. H. Deuteronomy. Peabody: Hendrickson, 

1996.  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



Capítulo 5 

 Historia de Israel I – Josué y  

Jueces: conquista, apostasía y 

liderazgo  

5.1 Josué: la conquista bajo el liderazgo 

divino  

El libro de Josué narra la entrada de Israel en Canaán bajo el liderazgo 

del sucesor de Moisés. La conquista no se presenta como una hazaña 

militar, sino como cumplimiento de la promesa divina hecha a 

Abraham. Cada victoria y cada reparto de la tierra dependen de la 

fidelidad de Dios y de la obediencia del pueblo.  

La centralidad del arca del pacto en los relatos indica que es Yahvé 

quien conduce la batalla. Richard Hess señala: “Josué muestra que la 

posesión de la tierra no es fruto de la fuerza humana, sino del 

cumplimiento fiel de las promesas de Dios” (Joshua: An Introduction 

and Commentary, IVP, 1996, p. 27).  

5.2 El pacto renovado en la tierra  

Al final de Josué, el pueblo renueva el pacto en Siquem, 

comprometiéndose a servir solo a Yahvé. Este acto revela que la tierra 

no es un fin en sí misma, sino un medio para vivir en fidelidad al Dios 

que los redimió.  

El pacto renovado establece la condición de la permanencia en la tierra: 

obediencia y lealtad a Dios. Trent Butler comenta: “Josué subraya que 



la herencia de Israel está ligada inseparablemente a su relación de 

pacto con Yahvé” (Joshua, Word, 1983, p. 387).  

5.3 Jueces: de la conquista a la apostasía  

El libro de los Jueces retrata la realidad posterior: la incapacidad del 

pueblo para permanecer fiel al pacto. Israel entra en un ciclo de pecado, 

opresión, clamor y liberación. Cada vez que se apartan de Dios, sufren 

opresión; cada vez que claman, Dios levanta un libertador.  

Este ciclo refleja la condición humana y la necesidad de un rey justo y 

permanente. Daniel Block afirma: “Jueces es un espejo de la 

depravación humana y un clamor por la gracia redentora de Dios” 

(Judges, Ruth, Broadman & Holman, 1999, p. 56).  

5.4 Los jueces como líderes carismáticos  

Los jueces no fueron reyes ni gobernantes absolutos, sino líderes 

carismáticos levantados por Dios en momentos de crisis. Su autoridad 

no provenía de instituciones humanas, sino del Espíritu de Dios que los 

capacitaba para liberar al pueblo.  

Cada juez refleja la tensión entre la gracia divina y la debilidad humana. 

Barry Webb señala: “Los jueces son instrumentos imperfectos, pero 

muestran la fidelidad de Dios para rescatar a su pueblo” (The Book of 

Judges, Eerdmans, 2012, p. 33).  

5.5 El deterioro espiritual y social  

El libro de Jueces muestra un progresivo deterioro en Israel: la idolatría 

se profundiza, la violencia aumenta y la anarquía domina. La frase 

recurrente, “cada uno hacía lo que bien le parecía” (Jue 21:25), resume 

el caos espiritual y moral del tiempo.  



Este desorden señala la necesidad de un liderazgo estable y justo que 

conduzca al pueblo en fidelidad al pacto. K. Lawson Younger explica: 

“El colapso en Jueces prepara el escenario para la monarquía, 

mostrando que el pueblo necesitaba un rey conforme al corazón de 

Dios” (Judges and Ruth, NIVAC, Zondervan, 2002, p. 41).  

5.6 El papel de la misericordia divina  

A pesar de la infidelidad de Israel, el libro de Jueces enfatiza la 

misericordia de Dios, que responde al clamor del pueblo una y otra vez. 

Incluso cuando ellos no son fieles, Dios permanece comprometido con 

su pacto.  

Este aspecto apunta a la gracia del evangelio: Dios rescata a un pueblo 

incapaz de salvarse a sí mismo. Dale Ralph Davis afirma: “La 

misericordia de Dios es el verdadero protagonista de Jueces, sin la 

cual Israel habría desaparecido” (Judges: Such a Great Salvation, 

Christian Focus, 1990, p. 15).  

5.7 Conquista, apostasía y liderazgo como 

lección teológica  

En conjunto, Josué y Jueces ofrecen una lección teológica: Dios es fiel 

en cumplir sus promesas, pero su pueblo necesita más que líderes 

temporales; necesita un rey eterno. La historia apunta hacia Cristo, el 

verdadero Josué y libertador perfecto.  

Estos libros nos llaman a vivir en fidelidad y a confiar en el Dios que 

libera, disciplina y restaura. Christopher Wright concluye: “La tierra, el 

pacto y la libertad encuentran su plenitud en Cristo, quien cumple la 

esperanza anticipada en Josué y Jueces” (The God I Don’t Understand, 

Zondervan, 2008, p. 141)  



Referencias  
• Block, Daniel. Judges, Ruth. Nashville: Broadman & Holman, 

1999.  

• Butler, Trent. Joshua. Waco: Word Biblical Commentary, 1983.  

• Davis, Dale Ralph. Judges: Such a Great Salvation. Fearn:  

Christian Focus, 1990.  

• Hess, Richard. Joshua: An Introduction and Commentary.  

Downers Grove: IVP, 1996.  

• Webb, Barry. The Book of Judges. Grand Rapids: Eerdmans, 

2012.  

• Wenham, Gordon. Numbers. Downers Grove: Tyndale, 1981.  

• Wright, Christopher J. H. The God I Don’t Understand. Grand 

Rapids: Zondervan, 2008.  

• Younger, K. Lawson. Judges and Ruth. Grand Rapids: 

Zondervan, 2002.  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



Capítulo 6 

 Historia de Israel II – Samuel y  

Reyes: monarquía, unidad y  

división  

6.1 El surgimiento de la monarquía en Israel  

Los libros de Samuel narran la transición de Israel de una confederación 

tribal a una monarquía centralizada. Ante la presión de enemigos 

externos y la inestabilidad interna, el pueblo pide un rey para ser como 

las demás naciones. Aunque Dios concede este deseo, deja claro que Él 

sigue siendo el verdadero soberano de Israel.  

El surgimiento de la monarquía refleja tanto la gracia de Dios al dar 

liderazgo como la fragilidad humana que busca seguridad en 

instituciones terrenales. Walter Brueggemann afirma: “La institución de 

la monarquía en Israel es ambigua: señal de bendición divina, pero 

también de la resistencia del pueblo a confiar plenamente en Yahvé” 

(First and Second Samuel, WJK, 1990, p. 15).  

6.2 Saúl: el rey rechazado  

Saúl, el primer rey de Israel, comenzó con promesas de liderazgo 

militar, pero pronto mostró desobediencia e impulsividad. Su 

incapacidad para obedecer la voz de Dios lo llevó a perder el favor 

divino, siendo rechazado como rey.  

Su vida enseña que el liderazgo verdadero no se fundamenta en carisma 

ni en fuerza, sino en fidelidad a la palabra de Dios. David Firth 

comenta: “La caída de Saúl revela que la desobediencia a la voz de 



Yahvé destruye incluso al líder más dotado” (1 & 2 Samuel, Apollos, 

2009, p. 87).  

6.3 David: el rey conforme al corazón de 

Dios  

David es presentado como el rey ideal, no porque fuera perfecto, sino 

porque buscaba sinceramente a Dios. Bajo su liderazgo, Israel alcanzó 

unidad política y expansión territorial. El pacto davídico (2 Sam 7) 

asegura la promesa de un descendiente eterno en el trono, anticipando al 

Mesías.  

La vida de David, con sus victorias y fracasos, muestra cómo la gracia 

de Dios restaura y sostiene a su escogido. Eugene Merrill afirma: “El 

pacto davídico es el eje de la historia de Israel y la base de la 

esperanza mesiánica” (Kingdom of Priests, Baker, 2008, p. 272).  

6.4 Salomón y la gloria del reino  

Salomón heredó el trono de su padre y llevó a Israel a su época de 

mayor esplendor. Su sabiduría y la construcción del templo en Jerusalén 

simbolizaron el cénit de la monarquía unida. El templo se convirtió en 

el lugar donde la presencia de Dios habitaba en medio de su pueblo.  

Sin embargo, el corazón dividido de Salomón, atraído por la idolatría y 

las alianzas extranjeras, preparó el camino para la división del reino. 

Iain Provan observa: “La historia de Salomón es un retrato de la 

tensión entre sabiduría y necedad, gloria y corrupción” (1 and 2 Kings, 

Westminster John Knox, 1995, p. 67).  

6.5 La división del reino  

Tras la muerte de Salomón, el reino se divide en dos: Israel en el norte y  



Judá en el sur. La causa principal fue la idolatría, la injusticia social y la 

dureza del corazón humano. La división debilitó políticamente a ambos 
reinos y los expuso a enemigos externos.  

La ruptura revela que la desobediencia tiene consecuencias históricas y 

espirituales. Paul House comenta: “La división del reino es el 

testimonio de que el pecado de un pueblo trae desintegración, aun 

cuando las promesas de Dios permanecen” (1, 2 Kings, NAC, B&H, 

1995, p. 45).  

6.6 Profetas y reyes: la voz de Dios frente al 

poder  

En medio de la corrupción de la monarquía, Dios levantó profetas como 

Samuel, Natán, Elías y Eliseo, quienes confrontaron a los reyes y 

recordaron al pueblo el pacto. La tensión entre profetas y reyes muestra 

que el poder político debe someterse a la voluntad divina.  

La voz profética reveló que la verdadera autoridad pertenece a Dios y 

que el rey debía ser un siervo de su pueblo, no un opresor. John 

Goldingay señala: “Los profetas fueron la conciencia de Israel, 

llamando a la monarquía a rendir cuentas ante Dios” (Old Testament 

Theology, IVP, 2003, p. 183).  

6.7 Monarquía, unidad y división como 

lección teológica  

Los libros de Samuel y Reyes muestran la tensión entre la promesa 

divina y la fragilidad humana. Israel experimentó momentos de gloria 

bajo David y Salomón, pero también declinó en la idolatría y la 

división. Sin embargo, Dios mantuvo su promesa de un rey eterno.  

Este relato prepara el camino para Cristo, el verdadero Hijo de David, 

cuyo reino no tendrá fin. Christopher Wright concluye: “La historia de 



la monarquía enseña que la esperanza de Israel y de la humanidad no 

descansa en reyes humanos, sino en el Mesías prometido” (The Mission 

of God’s People, Zondervan, 2010, p. 121).  

Referencias  
• Brueggemann, Walter. First and Second Samuel. Louisville:  

Westminster John Knox, 1990.  

• Firth, David. 1 & 2 Samuel. Nottingham: Apollos, 2009.  

• Goldingay, John. Old Testament Theology. Downers Grove: 

IVP, 2003.  

• House, Paul. 1, 2 Kings. Nashville: B&H, 1995.  

• Merrill, Eugene. Kingdom of Priests: A History of Old 

Testament Israel. Grand Rapids: Baker, 2008.  

• Provan, Iain. 1 and 2 Kings. Louisville: Westminster John 

Knox, 1995.  

• Wright, Christopher J. H. The Mission of God’s People. Grand 

Rapids: Zondervan, 2010.  

  

  

  

  

  

  

  

  



  

Capítulo 7  

 Historia de Israel III – Crónicas,  

Esdras y Nehemías: exilio y 

restauración  

7.1 Crónicas: una nueva mirada a la historia  

Los libros de Crónicas retoman los relatos de Samuel y Reyes, pero 

desde una perspectiva teológica posterior al exilio. Escritos 

probablemente en tiempos de Esdras, destacan el papel del templo, el 

sacerdocio y la fidelidad al pacto como ejes de la identidad de Israel. El 

cronista busca animar a un pueblo desanimado, recordándoles que la 

historia de Dios con su pueblo no ha terminado.  

Más que repetir hechos, Crónicas reinterpreta la historia para mostrar 

que la esperanza sigue vigente, y que el futuro depende de la fidelidad 

al Señor. Andrew Hill observa: “Crónicas es una teología de la 

esperanza, que reinterpreta el pasado para inspirar fe en el presente” 

(1 & 2 Chronicles, NIVAC, Zondervan, 2003, p. 39).  

7.2 El énfasis en el templo y el culto  

A diferencia de Reyes, Crónicas subraya la centralidad del templo y de 

la adoración. David y Salomón aparecen como modelos de liderazgo 

porque prepararon y edificaron la casa de Dios. El cronista recalca que 

la verdadera identidad de Israel se encontraba en la adoración al Señor.  

Este énfasis resalta que la restauración del pueblo no se logra con poder 

político, sino con la presencia de Dios en medio de su pueblo. Mark 

Boda comenta: “Crónicas recuerda que el culto en el templo era el 



corazón de la vida nacional y la clave para la restauración” (1–2 

Chronicles, Cornerstone, Tyndale, 2010, p. 21).  

7.3 El exilio: consecuencia de la infidelidad  

Tanto Reyes como Crónicas concluyen con el exilio a Babilonia, 

mostrando que la desobediencia y la idolatría trajeron juicio. El exilio 

no fue un accidente político, sino el resultado de la ruptura del pacto 

con Dios.  

Sin embargo, aun en el juicio, se vislumbra la esperanza: Dios no 

abandona a su pueblo, sino que promete restauración. Walter  

Brueggemann señala: “El exilio fue el lugar donde Israel aprendió que 

la presencia de Dios no está limitada a una tierra o templo, sino que lo 

acompaña incluso en la diáspora” (Hopeful Imagination, Fortress, 

1986, p. 43).  

7.4 Esdras: la restauración espiritual  

El libro de Esdras relata el regreso del pueblo bajo el edicto de Ciro y la 

reconstrucción del templo. Más que un proyecto arquitectónico, la obra 

tenía un sentido espiritual: restablecer la adoración y reafirmar la 

identidad del pueblo como comunidad del pacto.  

Esdras mismo aparece como modelo de maestro de la Ley, 

comprometido con estudiar, practicar y enseñar la Palabra (Esd 7:10). 

Derek Kidner afirma: “La restauración bajo Esdras muestra que la 

reforma verdadera comienza con la Palabra de Dios” (Ezra and 

Nehemiah, Tyndale, IVP, 1979, p. 65).  



7.5 Nehemías: reconstrucción de muros y 

corazones  

Nehemías lidera la reconstrucción de las murallas de Jerusalén, tarea 

que simboliza la restauración de la dignidad y seguridad del pueblo.  

Pero su liderazgo no fue solo político o administrativo: promovió 

también un avivamiento espiritual junto a Esdras.  

La restauración física y espiritual caminaron juntas, mostrando que la 

fidelidad al pacto debía impregnar todas las áreas de la vida. F. Charles 

Fensham comenta: “Nehemías demuestra que la verdadera 

restauración combina seguridad, justicia y adoración” (The Books of 

Ezra and Nehemiah, Eerdmans, 1982, p. 23).  

7.6 La centralidad del pacto renovado  

En Esdras-Nehemías, el pueblo renueva su pacto con Dios, 

comprometiéndose a obedecer la Ley y a apartarse de las prácticas 

idolátricas. Este acto refleja que la restauración no se reduce a 

reconstruir muros o templos, sino a vivir bajo la voluntad de Dios.  

El énfasis en el pacto muestra que la verdadera identidad de Israel 

estaba en su relación con Yahvé. H. G. M. Williamson afirma: “La 

renovación del pacto en Nehemías 9–10 es el corazón del libro, 

recordando que el pueblo restaurado debe ser también un pueblo 

obediente” (Ezra, Nehemiah, WBC, Word, 1985, p. 317).  

7.7 Exilio y restauración como lección 

teológica  

Los libros de Crónicas, Esdras y Nehemías enseñan que el pecado trae 

consecuencias, pero que la gracia de Dios abre caminos de restauración. 



La historia no termina en el exilio, sino en la esperanza de un pueblo 

renovado por la Palabra, el culto y el pacto.  

Estos relatos apuntan a Cristo, quien trae la restauración definitiva y 

edifica un nuevo templo espiritual: la Iglesia. Christopher Wright 

resume: “La restauración postexílica fue parcial y frágil, pero 

apuntaba hacia la restauración total que se cumpliría en el Mesías”  

(The Mission of God, IVP, 2006, p. 327)  

Referencias  
• Boda, Mark. 1–2 Chronicles. Carol Stream: Tyndale, 2010.  

• Brueggemann, Walter. Hopeful Imagination: Prophetic Voices 

in Exile. Philadelphia: Fortress, 1986.  

• Fensham, F. Charles. The Books of Ezra and Nehemiah. Grand 

Rapids: Eerdmans, 1982.  

• Hill, Andrew. 1 & 2 Chronicles. Grand Rapids: Zondervan, 

2003.  

• Kidner, Derek. Ezra and Nehemiah. Downers Grove: IVP, 1979.  

• Williamson, H. G. M. Ezra, Nehemiah. Waco: Word, 1985.  

• Wright, Christopher J. H. The Mission of God. Downers Grove: 

IVP, 2006.  

  

  

  

  

  

  



Capítulo 8 

 Libros Poéticos I – Job y Salmos: 

sufrimiento, adoración y oración  

8.1 El libro de Job y el problema del 

sufrimiento  

El libro de Job aborda una de las preguntas más profundas de la fe: ¿por 

qué sufren los justos? Job, un hombre íntegro, enfrenta pérdidas 

extremas y cuestiona el sentido de su dolor. La narrativa muestra que el 

sufrimiento no siempre es resultado directo del pecado, sino parte de un 

misterio mayor en el plan divino.  

Este enfoque rompe con la visión simplista de la retribución inmediata, 

mostrando que la justicia de Dios trasciende la comprensión humana. 

John Walton explica: “El mensaje de Job no es por qué sufre el 

inocente, sino cómo debe responder la humanidad cuando el 

sufrimiento llega” (Job, NIVAC, Zondervan, 2012, p. 42).  

8.2 La respuesta de Dios y la soberanía 

divina  

Al final, Dios responde a Job no con explicaciones detalladas, sino 

revelando su grandeza y soberanía sobre la creación. Job reconoce sus 

límites y se somete con humildad. El mensaje central es que el ser 

humano no puede controlar ni comprender todo, pero puede confiar en 

el Señor.  

La teología de Job resalta que la fe no depende de tener respuestas, sino 

de confiar en el carácter de Dios. Tremper Longman señala: “El clímax 



de Job no es una solución filosófica, sino un encuentro transformador 

con Dios” (Job, Baker, 2012, p. 23).  

8.3 Los Salmos como libro de oración y 

adoración  

El libro de los Salmos constituye la colección de himnos y oraciones 

más significativa del Antiguo Testamento. Escritos en diferentes 

épocas, expresan la vida de fe en toda su amplitud: alabanza, lamento, 

gratitud, confianza y arrepentimiento.  

Los Salmos muestran que la adoración no se limita al templo, sino que 

abarca la experiencia completa de la vida humana delante de Dios.  

Walter Brueggemann afirma: “Los Salmos son la voz de la fe en todas 

sus estaciones: desde la alegría hasta la desesperación” (The Message 

of the Psalms, Augsburg, 1984, p. 19).  

8.4 Los salmos de lamento: clamor en medio 

del dolor  

Un grupo importante dentro del Salterio son los salmos de lamento, 

donde el creyente expresa angustia y sufrimiento, pero a la vez confía 

en la intervención de Dios. Estos salmos enseñan que la oración 

auténtica incluye la honestidad de presentar el dolor ante el Señor.  

En ellos se revela que la fe no niega el sufrimiento, sino que lo 

transforma en diálogo con Dios. Claus Westermann comenta: “El 

lamento es el corazón de la fe que se atreve a hablar a Dios incluso en 

la oscuridad” (Praise and Lament in the Psalms, Westminster, 1981, p. 

266).  



8.5 Los salmos de alabanza y acción de 

gracias  

Junto al lamento, abundan los salmos de alabanza y gratitud que 

celebran la grandeza de Dios y sus obras. Estos cantos recuerdan al 

pueblo que la adoración es la respuesta apropiada a la fidelidad divina.  

La alabanza no es solo expresión individual, sino también comunitaria, 

que une al pueblo en torno al Señor. John Goldingay afirma: “La 

alabanza en los Salmos es la confesión pública de que Dios es digno de 

confianza en todo tiempo” (Psalms, Vol. 1, Baker, 2006, p. 34).  

8.6 Los salmos mesiánicos  

Algunos salmos apuntan directamente al Mesías, ya sea en sus 

sufrimientos (Sal 22), en su realeza (Sal 2, 110) o en su obra redentora. 

Estos salmos muestran que el plan de Dios estaba anticipado en la 

adoración de Israel y encuentra su cumplimiento en Cristo.  

La Iglesia primitiva interpretó los Salmos como profecías y testimonios 

de la obra de Jesús. Craig Blaising afirma: “Los salmos mesiánicos son 

la clave para conectar la adoración de Israel con la esperanza 

cristiana en Cristo” (Psalms 1–50, Holman, 2003, p. 56).  

8.7 Sufrimiento, adoración y oración como 

camino espiritual  

Job y los Salmos juntos muestran que la fe abarca tanto el sufrimiento 

como la adoración. Job enseña a confiar en la soberanía de Dios en 

medio del dolor, y los Salmos enseñan a expresar esa confianza en 
oración y alabanza.  

Ambos libros revelan que la espiritualidad bíblica es integral: se nutre 

de la sinceridad, el clamor y la esperanza. C. S. Lewis lo resume: “Los 



Salmos nos enseñan a hablar con Dios, y Job nos enseña a escuchar en 

el silencio del sufrimiento” (Reflections on the Psalms, Harcourt, 1958, 

p. 22).  

Referencias  
• Blaising, Craig. Psalms 1–50. Nashville: Holman, 2003.  

• Brueggemann, Walter. The Message of the Psalms.  

Minneapolis: Augsburg, 1984.  

• Goldingay, John. Psalms, Vol. 1: Psalms 1–41. Grand Rapids: 

Baker, 2006.  

• Lewis, C. S. Reflections on the Psalms. New York: Harcourt, 

1958.  

• Longman, Tremper. Job. Grand Rapids: Baker, 2012.  

• Walton, John. Job. NIV Application Commentary. Grand 

Rapids: Zondervan, 2012.  

• Westermann, Claus. Praise and Lament in the Psalms. 

Philadelphia: Westminster, 1981.  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



Capítulo 9  

 Libros Poéticos II – Proverbios,  

Eclesiastés y Cantar de los  

Cantares: sabiduría y vida 

práctica  

9.1 La literatura sapiencial en Israel  

Los libros de Proverbios, Eclesiastés y Cantar de los Cantares forman 

parte de la tradición sapiencial de Israel, que busca enseñar cómo vivir 

de manera sabia en el mundo creado por Dios. Esta sabiduría no es solo 

intelectual, sino profundamente práctica y espiritual: se fundamenta en 

el temor del Señor.  

La sabiduría bíblica se diferencia de otras tradiciones porque no surge 

de la observación humana aislada, sino de una visión teológica de la 

vida. Roland Murphy afirma: “La sabiduría en Israel no es mera 

experiencia acumulada, sino la respuesta de fe al Dios creador y 

redentor” (The Tree of Life, Eerdmans, 1996, p. 11).  

9.2 Proverbios: el temor de Dios como 

principio de sabiduría  

El libro de Proverbios recopila enseñanzas que abarcan la familia, el 

trabajo, la justicia, la sexualidad, el uso de las palabras y la conducta 

ética. Su mensaje central es que la sabiduría comienza con el temor del 

Señor (Pr 1:7).  



Este principio une lo espiritual con lo cotidiano: la vida diaria debe 

vivirse bajo la obediencia y reverencia a Dios. Bruce Waltke escribe: 

“Proverbios presenta la sabiduría como arte de vivir en el temor del  

Señor, donde cada decisión refleja una postura de fe” (The Book of 

Proverbs, Eerdmans, 2004, p. 98).  

9.3 La sabiduría práctica y el carácter  

Proverbios enfatiza que la vida recta se construye con decisiones 

cotidianas basadas en la prudencia, la justicia y la disciplina. La 

sabiduría es más que conocimiento; es carácter en acción. Los 

proverbios contrastan al sabio con el necio, al justo con el impío, 

mostrando las consecuencias de cada camino.  

Este enfoque revela que la vida moral no es opcional, sino la base para 

experimentar la bendición de Dios. Tremper Longman explica: “La 

sabiduría en Proverbios es la habilidad de vivir en armonía con el 

orden creado por Dios” (Proverbs, Baker, 2006, p. 17).  

9.4 Eclesiastés: el sentido de la vida bajo el 

sol  

Eclesiastés ofrece una reflexión profunda sobre el sentido de la vida. El 

predicador examina la vanidad de los logros humanos, el paso del 

tiempo y la inevitabilidad de la muerte. Todo, sin Dios, resulta vacío.  

Este realismo invita a reconocer la limitación humana y a disfrutar los 

dones de la vida como regalo divino. Michael Fox observa:  

“Eclesiastés no niega el valor de la vida, sino que lo redefine: la 

verdadera plenitud proviene de temer a Dios y guardar sus 

mandamientos” (A Time to Tear Down and a Time to Build Up, 

Eerdmans, 1999, p. 311).  



9.5 La esperanza en medio de la vanidad  

El mensaje final de Eclesiastés llama a temer a Dios y obedecer su 

Palabra, porque todo será llevado a juicio (Ecl 12:13-14). Este 

desenlace da sentido a los cuestionamientos del libro: la vida encuentra 

propósito no en los logros terrenales, sino en la relación con el Creador.  

El predicador, entonces, no conduce al nihilismo, sino a una sabiduría 

que reconoce la soberanía de Dios. Craig Bartholomew afirma: 

“Eclesiastés es un llamado a confiar en Dios en medio de la 

incertidumbre de la existencia humana” (Ecclesiastes, Baker, 2009, p. 

45).  

9.6 Cantar de los Cantares: el amor como 

don divino  

El Cantar de los Cantares celebra el amor humano en su dimensión 

romántica, sexual y afectiva, mostrando que la pasión y el deseo son 

parte del diseño de Dios. Este libro enseña que la sexualidad no es 

impura, sino sagrada cuando se vive en el marco del pacto.  

Al mismo tiempo, la tradición cristiana ha visto en este canto una 

metáfora del amor de Dios por su pueblo y de Cristo por su Iglesia.  

Richard Hess comenta: “Cantar de los Cantares afirma el valor del 

amor humano y, al mismo tiempo, abre una ventana hacia el amor 

divino” (Song of Songs, Baker, 2005, p. 23).  

9.7 Sabiduría y vida práctica como camino 

de fe  

Proverbios, Eclesiastés y Cantar de los Cantares juntos muestran que la 

fe se vive en lo cotidiano: en la ética, en la búsqueda de sentido y en las 

relaciones humanas. La sabiduría bíblica no es abstracta, sino un estilo 

de vida marcado por el temor de Dios y la integridad.  



Estos libros enseñan que la vida plena se encuentra en la adoración al  

Creador, en la obediencia a su voluntad y en el disfrute responsable de 

sus dones. Christopher Wright concluye: “La sabiduría bíblica es la 

brújula que orienta la vida diaria hacia el propósito eterno de Dios” 

(The Mission of God’s People, Zondervan, 2010, p. 145).  

Referencias  
• Bartholomew, Craig. Ecclesiastes. Grand Rapids: Baker, 2009.  

• Fox, Michael. A Time to Tear Down and a Time to Build Up.  

Grand Rapids: Eerdmans, 1999.  

• Hess, Richard. Song of Songs. Grand Rapids: Baker, 2005.  

• Longman, Tremper. Proverbs. Grand Rapids: Baker, 2006.  

• Murphy, Roland. The Tree of Life: An Exploration of Biblical 

Wisdom Literature. Grand Rapids: Eerdmans, 1996.  

• Waltke, Bruce. The Book of Proverbs: Chapters 1–15. Grand 

Rapids: Eerdmans, 2004.  

• Wright, Christopher J. H. The Mission of God’s People. Grand 

Rapids: Zondervan, 2010.  

  

  

  

  

  

  

  

  



  

Capítulo 10  

Profetas Mayores I – Isaías y  

Jeremías: juicio, esperanza y 

nuevo pacto  

10.1 Los profetas mayores y su contexto 

histórico  

Isaías y Jeremías son llamados “profetas mayores” por la extensión de 

sus escritos, no por mayor importancia sobre los demás. Sus ministerios 

se desarrollaron en contextos de crisis: Isaías en los siglos VIII–VII  

a.C., cuando Asiria amenazaba a Judá, y Jeremías en el siglo VII–VI  

a.C., cuando Babilonia llevó a Jerusalén al exilio.  

Ambos profetas muestran cómo Dios habla en medio de la historia y 

confronta el pecado de su pueblo, al tiempo que ofrece esperanza futura. 

John Bright señala: “Los profetas fueron intérpretes de la historia, 

proclamando la Palabra de Dios en momentos de crisis nacional” (A 

History of Israel, Westminster John Knox, 2000, p. 291).  

10.2 Isaías: el Dios Santo y Soberano  

El libro de Isaías comienza con una visión del Dios tres veces santo (Is 

6:3), lo que establece el tono de su mensaje: el juicio contra un pueblo 

rebelde y la esperanza en el Dios soberano que gobierna la historia. 

Isaías denuncia la idolatría, la injusticia social y la corrupción religiosa.  

Sin embargo, anuncia también que Dios preservará un remanente fiel y 

traerá restauración. John Oswalt afirma: “Isaías proclama que la 



santidad de Dios no solo juzga el pecado, sino que también garantiza la 

redención” (The Book of Isaiah, Eerdmans, 1986, p. 22).  

10.3 Isaías y la esperanza mesiánica  

Uno de los aportes más destacados de Isaías es su visión mesiánica: el 

niño nacido de una virgen (Is 7:14), el siervo sufriente que cargará con 

los pecados (Is 53) y el Rey justo que traerá paz eterna (Is 9:6–7). Estos 

pasajes apuntan directamente a Cristo como cumplimiento de la 

promesa.  

El Nuevo Testamento cita Isaías más que cualquier otro profeta, 

mostrando su relevancia en la teología cristiana. Alec Motyer comenta: 

“Isaías es el evangelio en miniatura, anticipando la obra de Cristo en 

juicio y salvación” (The Prophecy of Isaiah, IVP, 1993, p. 29).  

10.4 Jeremías: el profeta del llanto  

Jeremías, conocido como el profeta llorón, ejerció su ministerio en los 

años previos y durante la caída de Jerusalén. Su mensaje combina 

fuertes advertencias de juicio con expresiones profundas de dolor por la 

rebeldía del pueblo.  

A pesar de la oposición, Jeremías permaneció fiel a su llamado, 

mostrando que el profeta no solo anuncia palabras, sino que comparte 

en carne propia el sufrimiento del mensaje. J. A. Thompson afirma:  

“Jeremías encarna en su vida misma el mensaje de Dios: dolor por el 

pecado y esperanza en la restauración” (The Book of Jeremiah, 

Eerdmans, 1980, p. 34).  

10.5 El juicio inevitable y el exilio  

El mensaje central de Jeremías es que el juicio de Dios contra Judá era 

inevitable debido a su idolatría y desobediencia. El templo no podía ser 



un amuleto de seguridad, pues la verdadera fidelidad requería 

obediencia y justicia.  

El exilio se convierte en disciplina, pero también en oportunidad para 

una fe renovada. Walter Brueggemann explica: “El exilio no fue el fin 

de Israel, sino el espacio donde la esperanza y la fe fueron redefinidas” 

(A Commentary on Jeremiah, Eerdmans, 1998, p. 41).  

10.6 El anuncio del nuevo pacto  

En medio del juicio, Jeremías proclama una de las promesas más 

gloriosas: el nuevo pacto (Jer 31:31-34). Este pacto no estaría escrito en 

tablas de piedra, sino en el corazón, y traería perdón pleno y relación 

íntima con Dios.  

Este anuncio prepara el camino para el evangelio, donde Cristo 

inaugura el nuevo pacto en su sangre (Lc 22:20). Christopher Wright 

comenta: “El nuevo pacto de Jeremías es la semilla de la esperanza 

cristiana: la gracia de Dios escrita en el corazón humano” (The 

Message of Jeremiah, IVP, 2014, p. 122).  

10.7 Juicio, esperanza y cumplimiento en 

Cristo  

Isaías y Jeremías juntos muestran el equilibrio entre juicio y esperanza. 

Ambos profetas confrontaron el pecado con valentía, pero también 

anunciaron la restauración y la promesa de un futuro mejor bajo el 

Mesías y el nuevo pacto.  

Su mensaje recuerda que Dios es santo y justo, pero también 

misericordioso y redentor. Gary Smith concluye: “La predicación 

profética mantiene juntas dos verdades inseparables: el juicio por el 

pecado y la esperanza de salvación en el Señor” (Isaiah 1–39, B&H, 

2007, p. 18).  



Referencias  
• Bright, John. A History of Israel. Louisville: Westminster John 

Knox, 2000.  

• Brueggemann, Walter. A Commentary on Jeremiah: Exile and 

Homecoming. Grand Rapids: Eerdmans, 1998.  

• Motyer, J. Alec. The Prophecy of Isaiah. Downers Grove: IVP, 

1993.  

• Oswalt, John. The Book of Isaiah: Chapters 1–39. Grand 

Rapids: Eerdmans, 1986.  

• Smith, Gary. Isaiah 1–39. Nashville: B&H, 2007.  

• Thompson, J. A. The Book of Jeremiah. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1980.  

• Wright, Christopher J. H. The Message of Jeremiah. Downers 

Grove: IVP, 2014.  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



Capítulo 11  

 Profetas Mayores II –  

Lamentaciones y Ezequiel: juicio, 

gloria y esperanza de 

restauración  

11.1 Lamentaciones: el dolor del exilio  

El libro de Lamentaciones es un conjunto de cinco poemas que 

expresan el sufrimiento del pueblo tras la caída de Jerusalén en el 586  

a.C. A través de un lenguaje poético y conmovedor, refleja el dolor por 

la destrucción del templo, la pérdida de la tierra y el exilio en Babilonia. 

Su estructura acrostica muestra un orden en medio del caos, como si 

buscara darle forma a la devastación.  

Este libro enseña que la fe no es indiferente al sufrimiento, sino que lo 

reconoce y lo presenta delante de Dios. Tremper Longman comenta: 

“Lamentaciones nos recuerda que el lamento no es una negación de la 

fe, sino una de sus expresiones más auténticas” (Lamentations, NICOT, 

Eerdmans, 2022, p. 12).  

11.2 El Dios de misericordia en medio del 

juicio  

Aunque Lamentaciones describe con crudeza la ira divina por el pecado 

del pueblo, también contiene uno de los pasajes más esperanzadores de 

toda la Escritura: “Por la misericordia del Señor no hemos sido 

consumidos” (Lam 3:22). El lamento abre paso a la esperanza, 

mostrando que el juicio no es la última palabra de Dios.  



Este contraste enseña que la fidelidad divina permanece incluso cuando 

el pueblo es infiel. F. W. Dobbs-Allsopp señala: “La tensión entre 

juicio y misericordia en Lamentaciones refleja la compleja dinámica  

del amor de Dios hacia un pueblo rebelde” (Lamentations, 

Interpretation, Westminster John Knox, 2002, p. 56).  

11.3 Ezequiel: el profeta del exilio  

Ezequiel fue llamado al ministerio en el exilio, entre los deportados en 

Babilonia. Su mensaje es único por la fuerza de sus visiones, símbolos y 

acciones proféticas, que buscaban impactar a un pueblo endurecido. 

Habla tanto de la gloria de Dios que abandona el templo por causa del 

pecado, como de la promesa de una restauración futura.  

El contexto de su ministerio muestra que la Palabra de Dios no está 

limitada a un templo o territorio, sino que alcanza al pueblo en 

cualquier lugar. Daniel Block afirma: “Ezequiel enseña que el exilio no 

es el fin de la relación con Dios, sino la oportunidad para una nueva 

obra de gracia” (The Book of Ezekiel, NICOT, Eerdmans, 1997, p. 21).  

11.4 La gloria de Dios y el juicio sobre 

Jerusalén  

Uno de los temas más dramáticos de Ezequiel es la visión de la gloria 

de Dios que abandona el templo (Ez 10). Esta imagen comunica que la 

presencia divina no se queda donde reina la idolatría y la injusticia. 

Jerusalén debía ser purificada por medio del juicio.  

Este acto subraya que la santidad de Dios no tolera el pecado, pero 

también anuncia que su gloria regresará a habitar con su pueblo 

restaurado. John Taylor comenta: “La partida y el retorno de la gloria 

de Dios son el eje teológico de Ezequiel, mostrando que la relación con 

Dios depende de la pureza y la obediencia” (Ezekiel, Tyndale, IVP, 

1969, p. 88).  



11.5 El nuevo corazón y el nuevo espíritu  

En medio del juicio, Ezequiel anuncia una promesa transformadora:  

Dios dará a su pueblo un nuevo corazón y un nuevo espíritu (Ez 

36:2627). Esta promesa no se limita a un cambio externo, sino que 

apunta a una renovación interior, fruto de la obra del Espíritu Santo.  

Este mensaje conecta con el nuevo pacto anunciado por Jeremías y con 

la obra redentora de Cristo. Iain Duguid afirma: “El corazón nuevo de 

Ezequiel es la promesa de una transformación radical que prepara el 

camino para el evangelio” (Ezekiel, NIVAC, Zondervan, 1999, p. 412).  

11.6 El valle de los huesos secos  

En la visión del valle de los huesos secos (Ez 37), Ezequiel contempla 

cómo Dios trae vida a un ejército muerto. Esta imagen poderosa 

simboliza la restauración de Israel, pero también apunta a la 

resurrección espiritual que Dios obra en todo aquel que cree.  

El pasaje muestra que la esperanza no proviene de la fuerza humana, 

sino del soplo del Espíritu de Dios que da vida. Christopher Wright 

afirma: “El valle de huesos secos es la metáfora suprema de la 

esperanza: Dios puede dar vida incluso a lo que parece 

irremediablemente muerto” (The Message of Ezekiel, IVP, 2001, p. 

301).  

11.7 Juicio y esperanza en la restauración 

final  

Lamentaciones y Ezequiel juntos muestran que el juicio de Dios es real 

y doloroso, pero que siempre abre el camino hacia la restauración. El 

lamento sincero y la esperanza profética se entrelazan en una visión 

donde Dios purifica a su pueblo y promete habitar nuevamente en 

medio de él.  



Estas promesas encuentran su cumplimiento en Cristo, quien cargó con 

el juicio y otorgó la vida nueva en el Espíritu. John Goldingay 

concluye: “El propósito último del juicio divino no es la destrucción, 

sino la renovación de su pueblo para su gloria” (Ezekiel for Everyone, 

SPCK, 2011, p. 219).  

Referencias  
• Block, Daniel. The Book of Ezekiel: Chapters 1–24. Grand 

Rapids: Eerdmans, 1997.  

• Dobbs-Allsopp, F. W. Lamentations. Louisville: Westminster 

John Knox, 2002.  

• Duguid, Iain. Ezekiel. NIV Application Commentary. Grand 

Rapids: Zondervan, 1999.  

• Goldingay, John. Ezekiel for Everyone. London: SPCK, 2011.  

• Longman, Tremper. Lamentations. NICOT. Grand Rapids: 

Eerdmans, 2022.  

• Taylor, John. Ezekiel: An Introduction and Commentary. 

Tyndale Old Testament Commentaries. Downers Grove: IVP, 

1969.  

• Wright, Christopher J. H. The Message of Ezekiel: A New Heart 

and a New Spirit. Downers Grove: IVP, 2001.  

  

  

  

  

  

  



  

Capítulo12  

 Profetas Menores – Oseas a  

Malaquías: llamados al 

arrepentimiento y la esperanza 

mesiánica  

12.1 Los profetas menores: una voz diversa y 

un mensaje común  

Los doce profetas menores, desde Oseas hasta Malaquías, abarcan 

varios siglos de historia de Israel, desde el reino dividido hasta la época 

postexílica. Aunque sus contextos y estilos son distintos, comparten un 

mismo énfasis: llamar al pueblo a arrepentirse, advertir sobre el juicio 

divino y anunciar esperanza en el futuro mesiánico.  

Su nombre “menores” no implica menor importancia, sino libros más 

breves en comparación con Isaías, Jeremías y Ezequiel. James Luther 

Mays señala: “Los Doce deben leerse como un libro único que une el 

juicio y la esperanza en un arco narrativo hacia la restauración final” 

(The Twelve Prophets, Westminster John Knox, 1992, p. 15).  

12.2 Oseas y el amor fiel de Dios  

El ministerio de Oseas utiliza la dolorosa experiencia matrimonial del 

profeta como símbolo del amor de Dios hacia un pueblo infiel. Aunque 

Israel se prostituyó tras ídolos, el Señor promete restaurar a su pueblo 

con amor eterno.  



Este mensaje revela la seriedad del pecado, pero aún más la profundidad 

de la gracia divina. Douglas Stuart afirma: “Oseas muestra que el amor 

de Dios es tan apasionado que persiste incluso frente a la traición” 

(Hosea–Jonah, WBC, Word, 1987, p. 29).  

12.3 Amós y Miqueas: justicia social y 

fidelidad al pacto  

Amós denuncia la injusticia social, la opresión de los pobres y la 

hipocresía del culto vacío. Miqueas, por su parte, subraya que Dios 

demanda justicia, misericordia y humildad (Mi 6:8). Ambos recuerdan 

que la verdadera espiritualidad no puede divorciarse de la ética.  

Estos profetas enseñan que el culto a Dios es vano sin justicia en la vida 

comunitaria. John Barton comenta: “Amós y Miqueas colocan la 

justicia social en el centro de la fe bíblica, mostrando que la adoración 

auténtica se manifiesta en la vida diaria” (The Theology of the Book of 

Amos, Cambridge, 2012, p. 74).  

12.4 Jonás y Nahúm: misericordia y juicio 

sobre las naciones  

El libro de Jonás muestra la compasión de Dios hacia Nínive, incluso 

cuando el profeta huye de su misión. Nahúm, en contraste, proclama el 

juicio contra la misma ciudad tiempo después, revelando que la 

paciencia divina no elimina la justicia.  

Ambos libros muestran el equilibrio entre la misericordia y el juicio de 

Dios hacia las naciones. Leslie Allen afirma: “Jonás y Nahúm juntos 

enseñan que la gracia de Dios es universal, pero que su justicia no 

pasará por alto la maldad persistente” (The Books of Joel, Obadiah, 

Jonah, and Nahum, NICOT, Eerdmans, 1976, p. 189).  



12.5 Hageo y Zacarías: aliento para la 

restauración  

Tras el exilio, Hageo exhorta al pueblo a reconstruir el templo, 

recordando que la prioridad de Israel debía ser la adoración al Señor. 

Zacarías, con visiones apocalípticas y mesiánicas, anima al pueblo a no 

perder la esperanza en el cumplimiento futuro de las promesas.  

Ambos profetas muestran que la restauración material debía ir  

acompañada de la renovación espiritual. Mark Boda comenta: “Hageo y 

Zacarías se enfocan en la centralidad de la presencia de Dios y la 

esperanza mesiánica para sostener al pueblo restaurado” 

(Haggai/Zechariah, NIVAC, Zondervan, 2004, p. 18).  

12.6 Malaquías: el llamado a la fidelidad en 

tiempos de apatía  

Malaquías, el último profeta del Antiguo Testamento, confronta a un 

pueblo indiferente, denunciando la corrupción sacerdotal, el divorcio y 

la falta de fidelidad en el pacto. Al mismo tiempo, anuncia la venida del 

mensajero que preparará el camino del Señor (Mal 3:1).  

Este mensaje cierra el Antiguo Testamento con una nota de advertencia 

y esperanza, preparando el terreno para la llegada de Cristo. Andrew 

Hill señala: “Malaquías conecta el Antiguo y el Nuevo Testamento, 

llamando a un pueblo tibio a la fidelidad y anunciando la inminente 

irrupción de Dios en la historia” (Malachi, AB, Doubleday, 1998, p. 

12).  

12.7 El hilo mesiánico en los profetas 

menores  

En conjunto, los profetas menores muestran que el juicio no es la última 

palabra, sino que la esperanza mesiánica guía la historia de Israel. 



Desde el amor restaurador de Oseas hasta la promesa de Malaquías, se 

anticipa la llegada de Cristo como cumplimiento pleno de las promesas 

divinas.  

Estos libros recuerdan que Dios llama al arrepentimiento, pero también 

ofrece gracia abundante. Thomas McComiskey concluye: “El mensaje 

central de los Doce es que el Dios del pacto juzga el pecado, pero su 

fidelidad asegura la esperanza de redención en el Mesías” (The Minor 

Prophets, Baker, 1993, p. 21).  

Referencias  
• Allen, Leslie. The Books of Joel, Obadiah, Jonah, and Nahum.  

NICOT. Grand Rapids: Eerdmans, 1976.  

• Barton, John. The Theology of the Book of Amos. Cambridge:  

Cambridge University Press, 2012.  

• Boda, Mark. Haggai/Zechariah. NIV Application Commentary. 

Grand Rapids: Zondervan, 2004.  

• Hill, Andrew. Malachi. Anchor Bible. New York: Doubleday, 

1998.  

• Mays, James Luther. The Twelve Prophets. Louisville:  

Westminster John Knox, 1992.  

• McComiskey, Thomas. The Minor Prophets: An Exegetical and 

Expository Commentary. Grand Rapids: Baker, 1993.  

• Stuart, Douglas. Hosea–Jonah. Word Biblical Commentary. 

Waco: Word, 1987.  

  

  

  

  


