Instituto Biblico

Fe Cultural

Antiguo

testamento



Capitulo 1

Introduccion al Antiguo
Testamento — canon, contexto
historico y proposito
1.1 El canon del Antiguo Testamento

El Antiguo Testamento constituye la primera gran parte de la Biblia
cristiana, reconocida como Escritura inspirada por judios y cristianos.
Su canon comprende 39 libros en la tradicion protestante, que se
dividen en Ley, Profetas y Escritos, aunque en la tradicion hebrea se
agrupan en 24 libros bajo el nombre de Tanaj. Esta formacion no fue
resultado de una decision humana aislada, sino de un proceso
providencial mediante el cual Dios gui6 a su pueblo a reconocer los
escritos inspirados.

El canon refleja la fidelidad de Dios en preservar su Palabra para todas
las generaciones. Como sefiala F. F. Bruce: “Lo que tenemos en el
Antiguo Testamento no es simplemente una coleccion de escritos
antiguos, sino una biblioteca divina que narra la historia de la
redencion en preparacion para Cristo” (The Canon of Scripture, 1\VP,
1988, p. 29).

1.2 Contexto historico de Israel

El Antiguo Testamento se desarrolla dentro del marco histérico del
pueblo de Israel, desde los patriarcas hasta el periodo postexilico. Este
trasfondo histérico-cultural es esencial para comprender los textos, pues
revela como Dios se relacion6 con su pueblo en medio de contextos
politicos, econémicos y religiosos concretos.



Lejos de ser mitologia, el relato biblico se ancla en la historia real de un
pueblo y en la accion soberana de Dios en ella. John Bright afirma: “La
historia de Israel es inseparable de la fe de Israel, porque Israel
conocio a Dios en los hechos mismos de la historia” (A History of
Israel, Westminster John Knox, 2000, p. 16).

1.3 Proposito teologico del Antiguo
Testamento

Mas alla de narrar hechos, el Antiguo Testamento tiene un proposito
teoldgico: revelar quién es Dios y cudl es su plan para la humanidad. En
él se presentan los atributos divinos, la eleccion de Israel, el pacto, la
ley y las promesas mesianicas que apuntan a Cristo.

La Escritura no busca solo informar, sino transformar al lector al
mostrar el caracter santo y fiel de Dios. Walter Kaiser comenta: “El
proposito del Antiguo Testamento es mostrar la promesa de Dios de
bendicion universal a través del Mesias venidero” (The Promise-Plan
of God, Zondervan, 2008, p. 22).

1.4 La unidad de la Escritura

Aunque escrito a lo largo de méas de mil afios por diversos autores, el
Antiguo Testamento posee una profunda unidad. Desde Génesis hasta
Malaquias, se entreteje un solo relato de la creacidn, la caida, la
eleccion de Israel y la esperanza de redencion. Esta unidad encuentra su
cumplimiento en el Nuevo Testamento.

La conexidn entre ambos Testamentos muestra que toda la Escritura es
inspirada y coherente en su mensaje. Como lo expresa Graeme
Goldsworthy: “El Antiguo Testamento no es un prefacio innecesario,

sino la primera parte indispensable de la historia del evangelio™
(According to Plan, IVP, 2002, p. 54).



1.5 El Antiguo Testamento y el pacto

Uno de los ejes fundamentales del Antiguo Testamento es el concepto
de pacto. Desde el pacto con Abraham hasta el pacto davidico y las
promesas del nuevo pacto, se revela la fidelidad de Dios y la
responsabilidad del pueblo.

Estos pactos no son meros acuerdos humanos, sino expresiones de la
gracia divina y de su plan eterno. O. Palmer Robertson sefiala: “El
pacto es el hilo de oro que conecta cada etapa de la revelacion biblica,
uniendo la historia de Israel con el plan redentor de Dios” (The Christ
of the Covenants, P&R, 1980, p. 41).

1.6 El Antiguo Testamento y la esperanza
mesianica

A lo largo de sus paginas, el Antiguo Testamento prepara el camino
para la venida del Mesias. Las promesas del descendiente de Abraham,
del profeta como Moisés y del Rey davidico convergen en Cristo. Esta

esperanza mesianica dio sentido a la vida del pueblo de Israel y se
cumplio en el evangelio.

Christopher Wright afirma: “El Antiguo Testamento no es un callejon

sin salida, sino una avenida que conduce directamente a Jesucristo”
(Knowing Jesus through the Old Testament, IVP, 1992, p. 23).

1.7 Relevancia del Antiguo Testamento para
hoy

Aunque escrito en un contexto antiguo, el Antiguo Testamento sigue
siendo relevante para la Iglesia actual. Sus ensefianzas sobre la justicia,
la santidad, la adoracion y la esperanza son principios eternos que
iluminan la vida del creyente.



Leido a la luz de Cristo, el Antiguo Testamento fortalece la fe y amplia
la comprension del plan de Dios. Tremper Longman observa: “El
Antiguo Testamento es la Escritura que Jesus y los apostoles usaron, y
su autoridad permanece para la Iglesia en todo tiempo ™ (Introduction
to the Old Testament, Zondervan, 2006, p. 15).

Referencias
« Bruce, F. F. The Canon of Scripture. Downers Grove: IVP,
1988.
- Bright, John. A History of Israel. Louisville: Westminster John
Knox, 2000.

«  Goldsworthy, Graeme. According to Plan: The Unfolding
Revelation of God in the Bible. Downers Grove: 1VP, 2002.

« Kaiser, Walter. The Promise-Plan of God. Grand Rapids:
Zondervan, 2008.

« Longman, Tremper. Introduction to the Old Testament. Grand
Rapids: Zondervan, 2006.

+ Robertson, O. Palmer. The Christ of the Covenants.
Phillipsburg: P&R, 1980.

«  Wright, Christopher J. H. Knowing Jesus through the Old
Testament. Downers Grove: VP, 1992.



Capitulo 2

Pentateuco | — Génesis: creacion,

pacto y patriarcas
2.1 Genesis como libro de los origenes

El libro de Génesis abre toda la revelacion biblica, presentando los
origenes del universo, de la humanidad, del pecado y de la historia de la
salvacién. Su nombre, derivado del griego genesis, significa
“principio”, y refleja su proposito de mostrar como todo comienza bajo
el designio de Dios.

Mas que un relato mitoldgico, Génesis establece los fundamentos de la
fe: Dios como Creador, la dignidad humana y la soberania divina sobre
la historia. Como explica Gordon Wenham: “Génesis es, en efecto, el
fundamento sobre el que descansa toda la teologia biblica” (Genesis 1—
15, Word, 1987, p. lii).

2.2 Lacreacion y la imagen de Dios

Los primeros capitulos de Génesis narran la creacion del mundo,
destacando la bondad original de todo lo que Dios hizo. El punto
culminante es la creacién del ser humano a imagen y semejanza de Dios
(Gn 1:26-27), lo que otorga a la humanidad un valor y propdsito
unicos.

Este pasaje establece la dignidad humana, la vocacion de sefiorear la
tierra y la responsabilidad moral ante el Creador. John Walton sefiala:
“La teologia de la creacion en Génesis no trata solo de origenes, sino
de identidad: quién es Dios, quiénes somos nosotros y como debemos
vivir” (The Lost World of Genesis One, IVP, 2009, p. 25).



2.3 La caida y sus consecuencias

Génesis 3 relata la entrada del pecado al mundo, evento que rompe la
comunion con Dios y distorsiona las relaciones humanas y la creacion
misma. Esta caida marca el inicio de la condicién de pecado que afecta
a toda la humanidad y explica la realidad del mal en la historia.

Lejos de ser un mito arcaico, la caida es la clave para entender la
necesidad de redencion. Como afirma Anthony Hoekema: “La doctrina
del pecado original tiene su base en el relato historico de Génesis 3, sin

el cual la cruz careceria de sentido” (Created in God'’s Image,
Eerdmans, 1986, p. 122).

2.4 El pacto de Dios con Noe

Tras el juicio del diluvio, Dios establece un pacto con Noé como
representante de toda la humanidad. Este pacto universal reafirma la
soberania divina sobre la creacion y promete la preservacion de la vida
hasta el cumplimiento final del plan redentor.

El arco iris se convierte en sefial visible de la fidelidad de Dios.
Meredith Kline comenta: “El pacto noético es la garantia de que la
historia continuard hasta que llegue la redencion definitiva en Cristo”

(Kingdom Prologue, Two Age Press, 2000, p. 123).

2.5 El llamado de Abraham y la promesa

El relato de Génesis 12 marca un nuevo comienzo: Dios llama a Abram
y le promete tierra, descendencia y bendicion universal. Este pacto
abrahamico es fundamental, pues establece la base de la historia
redentora que culminara en Cristo, el descendiente prometido.

La fe de Abraham se convierte en modelo para todo creyente, pues
responde con obediencia a la promesa divina. Como escribe N. T.



Wright: “El pacto con Abraham es el centro de gravedad de la historia
biblica, la respuesta de Dios al pecado del mundo” (The New
Testament and the People of God, Fortress, 1992, p. 259).

2.6 Isaac, Jacob y José: la continuidad de la
promesa

La historia patriarcal continta con lIsaac, Jacob y José, mostrando que la
promesa de Dios no depende de la perfeccién humana, sino de su
fidelidad soberana. Los patriarcas enfrentan pruebas, conflictos
familiares y exilio, pero Dios los preserva y confirma su plan.

La vida de José, en particular, revela como Dios transforma la
adversidad en instrumento de salvacion, anticipando la obra redentora
de Cristo. Derek Kidner afirma: “En José, la providencia de Dios brilla
de manera ejemplar: lo que los hombres intentaron para mal, Dios lo
encaminé para bien” (Genesis: An Introduction and Commentary, 1\VP,
1967, p. 215).

2.7 Génesis como fundamento de la historia
de la redencion

En su conjunto, Génesis establece las categorias esenciales para
entender toda la Biblia: creacion, pecado, pacto, promesa y providencia.
Este libro no es un apéndice introductorio, sino la raiz misma de la
revelacion de Dios.

Todo lo que sigue en la Escritura se conecta con los temas ya presentes
en Génesis, apuntando hacia la plenitud de la redencién en Cristo.
Bruce Waltke concluye: “Génesis presenta al Dios de la gracia
soberana que inicia la historia de la redencion y guia a su pueblo hacia
la promesa” (Genesis: A Commentary, Zondervan, 2001, p. 35)



Referencias

Hoekema, Anthony. Created in God’s Image. Grand Rapids:
Eerdmans, 1986.

Kidner, Derek. Genesis: An Introduction and Commentary.
Downers Grove: IVP, 1967.

Kline, Meredith. Kingdom Prologue. Overland Park: Two Age
Press, 2000.

Walton, John. The Lost World of Genesis One. Downers Grove:
VP, 20009.

Waltke, Bruce. Genesis: A Commentary. Grand Rapids:
Zondervan, 2001.

Wenham, Gordon. Genesis 1-15. Dallas: Word Biblical
Commentary, 1987.

Wright, N. T. The New Testament and the People of God.
Minneapolis: Fortress Press, 1992.



Capitulo 3

Pentateuco Il — Exodo y
Levitico: liberacion, ley y culto
3.1 Exodo: el Dios que libera a su pueblo

El libro de Exodo narra la liberacion de Israel de la esclavitud en
Egipto, evento central en la identidad del pueblo de Dios. El éxodo no
fue solo una accidn politica, sino una revelacion teoldgica: Dios se
manifestdé como el Sefior poderoso que actda en la historia para redimir
a su pueblo.

Este acto de liberacion se convirtio en paradigma de la salvacion,
recordado constantemente en la Biblia como simbolo del poder y la
gracia de Dios. Brevard Childs escribe: “El éxodo no es solo historia

pasada, sino el modelo fundamental de la obra redentora de Dios”
(The Book of Exodus, Westminster, 1974, p. 10).

3.2 El pacto del Sinai y la Ley

Tras la liberacion, Dios llevo a Israel al monte Sinai, donde establecid
un pacto basado en su gracia y confirmado con la entrega de la Ley. Los
Diez Mandamientos expresan el corazon de la voluntad divina y
muestran que la libertad no significa autonomia absoluta, sino vivir bajo
el sefiorio de Dios.

La Ley se convirtio en guia ética, social y espiritual, revelando tanto el
caracter santo de Dios como la necesidad de un mediador. Walter
Kaiser afirma: “La Ley del Sinai fue dada no para salvar, sino para
enserniar a Israel como vivir como pueblo redimido” (Toward Old
Testament Ethics, Zondervan, 1983, p. 79).



3.3 El tabernéaculo: presencia de Dios entre
su pueblo

Una parte central de Exodo describe la construccion del tabernaculo,
lugar donde Dios habitaba en medio de Israel. Este santuario movil
simbolizaba que el Dios del cielo habia descendido para acompanar y
guiar a su pueblo en el desierto.

El tabernaculo anticipa la encarnacion de Cristo y la presencia del
Espiritu en la Iglesia. Como sefala Philip Graham Ryken: “El
tabernaculo es una profecia en arquitectura, sefialando hacia Cristo
como la verdadera morada de Dios entre los hombres” (Exodus: Saved
for God’s Glory, Crossway, 2005, p. 1012).

3.4 Levitico: la santidad como vocaciéon

El libro de Levitico desarrolla la idea de que Dios es santo y que su
pueblo debe ser santo como El. Enfatiza que la santidad abarca no solo
el culto, sino toda la vida, desde las relaciones sociales hasta las
practicas cotidianas.

La santidad es presentada como el distintivo del pueblo de Dios en
medio de las naciones. Gordon Wenham explica: “Levitico enseiia que
la santidad no es un concepto abstracto, sino una forma concreta de
vivir para reflejar el caracter de Dios” (The Book of Leviticus,
Eerdmans, 1979, p. 18).

3.5 El sistema sacrificial

Levitico introduce un detallado sistema de sacrificios, que ensefiaba a
Israel sobre la gravedad del pecado y la necesidad de expiacion. Cada
sacrificio era un recordatorio de que la comunion con Dios requeria
sangre y mediacion.



Estos ritos anticipaban el sacrificio perfecto de Cristo, quien cumplié y
superd todo el sistema levitico. Como escribe John Hartley: “El sistema
sacrificial preparo el camino para entender la muerte de Cristo como
el sacrificio definitivo” (Leviticus, Word, 1992, p. Ixiii).

3.6 El sacerdocio y la mediacion

Levitico también establece el ministerio sacerdotal, mostrando que el
acceso a Dios requiere un mediador. Aaron y sus descendientes fueron
Ilamados a representar al pueblo delante de Dios y a ensefiar la Ley.

Este sacerdocio apuntaba hacia Cristo, el sumo sacerdote eterno que
intercede por los creyentes. Segin Andrew Hill: “El sacerdocio levitico

es una sombra de la mediacion perfecta de Jesucristo” (A Survey of the
Old Testament, Zondervan, 2009, p. 148).

3.7 El culto como respuesta de adoracion

Exodo y Levitico juntos muestran que la liberacion conduce al culto:
Dios libera a su pueblo no solo para darles tierra o prosperidad, sino
para que lo adoren en santidad. La adoracién se convierte en el centro
de la identidad de Israel.

Este principio sigue vigente para la Iglesia: hemos sido redimidos para
adorar y servir al Sefior en espiritu y en verdad. Christopher Wright
resume: “El éxodo y la ley revelan que la redencion tiene un proposito.
formar un pueblo que viva en adoracion y misién” (The Mission of
God, IVP, 2006, p. 273)

Referencias

- Childs, Brevard. The Book of Exodus. Louisville: Westminster,
1974.



Hartley, John. Leviticus. Dallas: Word Biblical Commentary,
1992.

Hill, Andrew & Walton, John. A Survey of the Old Testament.
Grand Rapids: Zondervan, 20009.

Kaiser, Walter. Toward Old Testament Ethics. Grand Rapids:
Zondervan, 1983. 0 Ryken, Philip Graham. Exodus:

Saved for God’s Glory. Wheaton: Crossway, 2005.

Wenham, Gordon. The Book of Leviticus. Grand Rapids:
Eerdmans, 1979.

Wright, Christopher J. H. The Mission of God. Downers Grove:
IVP, 2006.



Capitulo 4

Pentateuco 111 — NUmeros y
Deuteronomio: peregrinacion y
renovacion del pacto
4.1 Numeros: un pueblo en camino

El libro de NUmeros narra la peregrinacién de Israel desde el Sinai hasta
las llanuras de Moab, mostrando como la fidelidad de Dios se encuentra
con la fragilidad del pueblo. Aunque su titulo proviene de los censos
realizados, el mensaje central es que el Dios del pacto guia y sostiene a
su pueblo en medio de las pruebas del desierto.

El desierto representa el lugar de formacion espiritual, donde Israel
aprende a depender de Dios méas que de sus propios recursos. Gordon
Wenham afirma: “Numeros revela que el viaje de Israel no fue un
simple traslado geogréfico, sino un entrenamiento espiritual para
formar un pueblo santo” (Numbers, Tyndale, 1981, p. 15).

4.2 Rebelion y disciplina en el desierto

Uno de los temas dominantes en NUmeros es la incredulidad y la
rebelion del pueblo. A pesar de los milagros, Israel se queja,
desobedece y rechaza entrar en la tierra prometida. Como consecuencia,
Dios disciplina a toda una generacion, que muere en el desierto.

Este juicio muestra la seriedad del pecado, pero también la paciencia de
Dios al preservar a un nuevo pueblo para la herencia. Dennis Olson
comenta: “El libro de Numeros es un testimonio de que la gracia de



Dios supera la rebelion, pero no la ignora” (Numbers, Westminster
John Knox, 1996, p. 21).

4.3 Dios que provee y sostiene

En medio de la infidelidad humana, Dios se manifiesta como proveedor
fiel. Envia man4, agua de la roca, victoria sobre enemigos y guia
mediante la nube y el fuego. La peregrinacion revela que la vida del
pueblo depende completamente de la presencia divina.

Este aspecto apunta a la fidelidad de Cristo, quien es el verdadero pan
del cielo y la fuente de agua viva. lain Duguid afirma: “Numeros
ensefia que la vida en el desierto es posible solo porque Dios camina en

medio de su pueblo” (Numbers: God’s Presence in the Wilderness,
Crossway, 2006, p. 33).

4.4 Deuteronomio: la renovacion del pacto

El libro de Deuteronomio recoge los discursos finales de Moisés,
pronunciados antes de la entrada a Canaan. Mas que repetir la Ley,
ofrece una renovacion del pacto, recordando al pueblo su historia y
Ilamandolo a la obediencia.

Su estructura de tipo tratado de vasallaje muestra que Israel es llamado
a ser leal al Sefior como su unico rey. Peter Craigie comenta:
“Deuteronomio es el libro del pacto renovado, que prepara al pueblo
para vivir bajo el sefiorio de Yahvé en la tierra prometida” (The Book
of Deuteronomy, Eerdmans, 1976, p. 23).

4.5 El llamado a la obediencia y al amor

Deuteronomio enfatiza que la Ley no es mera norma externa, sino un
Ilamado al amor a Dios y a la obediencia de corazén. El Shema (Dt
6:45) resume esta vision: “Amaras al Sefior tu Dios con todo tu corazén,
con toda tu alma y con todas tus fuerzas”.



Este amor debia guiar cada aspecto de la vida del pueblo, desde la
familia hasta la justicia social. Christopher Wright afirma:
“Deuteronomio presenta la obediencia no como carga, sino como
expresion gozosa del amor a Dios” (Deuteronomy, NIBC,
Hendrickson, 1996, p. 78).

4.6 Bendiciones y maldiciones del pacto

Otro tema clave de Deuteronomio son las bendiciones por la obediencia
y las maldiciones por la desobediencia (Dt 28). Esto muestra que la
relacion con Dios tiene consecuencias reales en la vida de la nacion.

Este principio no implica un legalismo, sino la responsabilidad de
caminar en fidelidad al pacto. J. Gordon McConville explica: “Las
bendiciones y maldiciones son el marco de la historia posterior de
Israel, donde la obediencia trae vida y la desobediencia lleva al exilio”

(Deuteronomy, Apollos, 2002, p. 47).

4.7 Moiseés, profeta y mediador

Deuteronomio cierra con la figura de Moiseés, quien entrega la Ley y
prepara al pueblo para seguir bajo la direccion de Dios. Aungue no
entra en la tierra, su liderazgo y su intercesion lo establecen como
modelo del profeta y mediador.

Al mismo tiempo, Deuteronomio anuncia que Dios levantara un profeta
como Moisés (Dt 18:15), promesa que apunta hacia Cristo. Patrick
Miller lo resume asi: “La esperanza del profeta venidero conecta
Deuteronomio con el evangelio, donde Jesus es el nuevo y definitivo
Moisés” (Deuteronomy, Interpretation, WJK, 1990, p. 54)



Referencias

Craigie, Peter. The Book of Deuteronomy. Grand Rapids:
Eerdmans, 1976. 0  Duguid, lain. Numbers: God’s Presence in
the Wilderness. Wheaton: Crossway, 2006.

McConville, J. Gordon. Deuteronomy. Leicester: Apollos, 2002.
Miller, Patrick. Deuteronomy. Louisville: Westminster John
Knox, 1990.

Olson, Dennis. Numbers. Louisville: Westminster John Knox,
1996.

Wenham, Gordon. Numbers. Downers Grove: Tyndale, 1981.
Wright, Christopher J. H. Deuteronomy. Peabody: Hendrickson,
1996.



Capitulo 5

Historia de Israel | — Josue y
Jueces: conquista, apostasia y
liderazgo

5.1 Josué: la conquista bajo el liderazgo
divino

El libro de Josué narra la entrada de Israel en Canaén bajo el liderazgo
del sucesor de Moisés. La conquista no se presenta como una hazafia
militar, sino como cumplimiento de la promesa divina hecha a

Abraham. Cada victoria y cada reparto de la tierra dependen de la
fidelidad de Dios y de la obediencia del pueblo.

La centralidad del arca del pacto en los relatos indica que es Yahvé
quien conduce la batalla. Richard Hess sefiala: “Josué muestra que la
posesion de la tierra no es fruto de la fuerza humana, sino del
cumplimiento fiel de las promesas de Dios” (Joshua: An Introduction
and Commentary, IVP, 1996, p. 27).

5.2 El pacto renovado en la tierra

Al final de Josué, el pueblo renueva el pacto en Siquem,
comprometiéndose a servir solo a Yahvé. Este acto revela que la tierra
no es un fin en si misma, sino un medio para vivir en fidelidad al Dios
que los redimio.

El pacto renovado establece la condicion de la permanencia en la tierra:
obediencia y lealtad a Dios. Trent Butler comenta: “Josué subraya que



la herencia de Israel esta ligada inseparablemente a su relacion de
pacto con Yahvé” (Joshua, Word, 1983, p. 387).

5.3 Jueces: de la conquista a la apostasia

El libro de los Jueces retrata la realidad posterior: la incapacidad del
pueblo para permanecer fiel al pacto. Israel entra en un ciclo de pecado,
opresion, clamor y liberacién. Cada vez que se apartan de Dios, sufren
opresion; cada vez que claman, Dios levanta un libertador.

Este ciclo refleja la condicion humana y la necesidad de un rey justo y
permanente. Daniel Block afirma: “Jueces es un espejo de la
depravacion humana y un clamor por la gracia redentora de Dios”

(Judges, Ruth, Broadman & Holman, 1999, p. 56).

5.4 Los jueces como lideres carismaticos

Los jueces no fueron reyes ni gobernantes absolutos, sino lideres
carismaticos levantados por Dios en momentos de crisis. Su autoridad
no provenia de instituciones humanas, sino del Espiritu de Dios que los
capacitaba para liberar al pueblo.

Cada juez refleja la tensién entre la gracia divina y la debilidad humana.
Barry Webb sefiala: “Los jueces son instrumentos imperfectos, pero
muestran la fidelidad de Dios para rescatar a su pueblo” (The Book of
Judges, Eerdmans, 2012, p. 33).

5.5 El deterioro espiritual y social

El libro de Jueces muestra un progresivo deterioro en Israel: la idolatria
se profundiza, la violencia aumenta y la anarquia domina. La frase
recurrente, “cada uno hacia lo que bien le parecia” (Jue 21:25), resume
el caos espiritual y moral del tiempo.



Este desorden sefiala la necesidad de un liderazgo estable y justo que
conduzca al pueblo en fidelidad al pacto. K. Lawson Younger explica:
“El colapso en Jueces prepara el escenario para la monarquia,
mostrando que el pueblo necesitaba un rey conforme al corazén de
Dios” (Judges and Ruth, NIVAC, Zondervan, 2002, p. 41).

5.6 El papel de la misericordia divina

A pesar de la infidelidad de Israel, el libro de Jueces enfatiza la
misericordia de Dios, que responde al clamor del pueblo una y otra vez.
Incluso cuando ellos no son fieles, Dios permanece comprometido con
su pacto.

Este aspecto apunta a la gracia del evangelio: Dios rescata a un pueblo
incapaz de salvarse a si mismo. Dale Ralph Davis afirma: “La
misericordia de Dios es el verdadero protagonista de Jueces, sin la
cual Israel habria desaparecido” (Judges: Such a Great Salvation,
Christian Focus, 1990, p. 15).

5.7 Conquista, apostasia y liderazgo como
leccion teologica

En conjunto, Josué y Jueces ofrecen una leccion teoldgica: Dios es fiel
en cumplir sus promesas, pero su pueblo necesita mas que lideres
temporales; necesita un rey eterno. La historia apunta hacia Cristo, el
verdadero Josué y libertador perfecto.

Estos libros nos llaman a vivir en fidelidad y a confiar en el Dios que
libera, disciplina y restaura. Christopher Wright concluye: “La tierra, el
pacto y la libertad encuentran su plenitud en Cristo, quien cumple la
esperanza anticipada en Josué y Jueces” (The God I Don’t Understand,
Zondervan, 2008, p. 141)



Referencias

Block, Daniel. Judges, Ruth. Nashville: Broadman & Holman,
1999.

Butler, Trent. Joshua. Waco: Word Biblical Commentary, 1983.
Davis, Dale Ralph. Judges: Such a Great Salvation. Fearn:
Christian Focus, 1990.

Hess, Richard. Joshua: An Introduction and Commentary.
Downers Grove: IVP, 1996.

Webb, Barry. The Book of Judges. Grand Rapids: Eerdmans,
2012.

Wenham, Gordon. Numbers. Downers Grove: Tyndale, 1981.
Wright, Christopher J. H. The God I Don’t Understand. Grand
Rapids: Zondervan, 2008.

Younger, K. Lawson. Judges and Ruth. Grand Rapids:
Zondervan, 2002.



Capitulo 6

Historia de Israel 1l — Samuel y
Reyes: monarquia, unidad y
division
6.1 El surgimiento de la monarquia en Israel

Los libros de Samuel narran la transicion de Israel de una confederacion
tribal a una monarquia centralizada. Ante la presion de enemigos
externos y la inestabilidad interna, el pueblo pide un rey para ser como
las demas naciones. Aunque Dios concede este deseo, deja claro que El
sigue siendo el verdadero soberano de Israel.

El surgimiento de la monarquia refleja tanto la gracia de Dios al dar
liderazgo como la fragilidad humana que busca seguridad en
instituciones terrenales. Walter Brueggemann afirma: “La institucion de
la monarquia en Israel es ambigua: sefial de bendicién divina, pero

también de la resistencia del pueblo a confiar plenamente en Yahvé”
(First and Second Samuel, WJK, 1990, p. 15).

6.2 Saul: el rey rechazado

Sadl, el primer rey de Israel, comenzo con promesas de liderazgo
militar, pero pronto mostr6 desobediencia e impulsividad. Su
incapacidad para obedecer la voz de Dios lo llevé a perder el favor
divino, siendo rechazado como rey.

Su vida ensefia que el liderazgo verdadero no se fundamenta en carisma
ni en fuerza, sino en fidelidad a la palabra de Dios. David Firth
comenta: “La caida de Saul revela que la desobediencia a la voz de



Yahvé destruye incluso al lider mas dotado” (1 & 2 Samuel, Apollos,
20009, p. 87).

6.3 David: el rey conforme al corazon de
Dios

David es presentado como el rey ideal, no porque fuera perfecto, sino
porque buscaba sinceramente a Dios. Bajo su liderazgo, Israel alcanz6
unidad politica y expansion territorial. El pacto davidico (2 Sam 7)
asegura la promesa de un descendiente eterno en el trono, anticipando al
Mesias.

La vida de David, con sus victorias y fracasos, muestra como la gracia
de Dios restaura y sostiene a su escogido. Eugene Merrill afirma: “El
pacto davidico es el eje de la historia de Israel y la base de la
esperanza mesianica”’ (Kingdom of Priests, Baker, 2008, p. 272).

6.4 Salomon y la gloria del reino

Salomon heredo6 el trono de su padre y llevo a Israel a su época de
mayor esplendor. Su sabiduria y la construccion del templo en Jerusalén
simbolizaron el cénit de la monarquia unida. EI templo se convirtié en
el lugar donde la presencia de Dios habitaba en medio de su pueblo.

Sin embargo, el corazon dividido de Salomén, atraido por la idolatria y
las alianzas extranjeras, preparé el camino para la division del reino.
lain Provan observa: “La historia de Salomon es un retrato de la
tension entre sabiduria y necedad, gloria 'y corrupcion” (1 and 2 Kings,
Westminster John Knox, 1995, p. 67).

6.5 La division del reino

Tras la muerte de Salomon, el reino se divide en dos: Israel en el norte y



Juda en el sur. La causa principal fue la idolatria, la injusticia social y la
dureza del corazon humano. La division debilito politicamente a ambos
reinos y los expuso a enemigos externos.

La ruptura revela que la desobediencia tiene consecuencias histéricas y
espirituales. Paul House comenta: “La division del reino es el
testimonio de que el pecado de un pueblo trae desintegracion, aun
cuando las promesas de Dios permanecen” (1, 2 Kings, NAC, B&H,
1995, p. 45).

6.6 Profetas y reyes: la voz de Dios frente al
poder

En medio de la corrupcion de la monarquia, Dios levant6 profetas como
Samuel, Natan, Elias y Eliseo, quienes confrontaron a los reyes y
recordaron al pueblo el pacto. La tension entre profetas y reyes muestra
que el poder politico debe someterse a la voluntad divina.

La voz profética revel6 que la verdadera autoridad pertenece a Dios y
que el rey debia ser un siervo de su pueblo, no un opresor. John
Goldingay sefiala: “Los profetas fueron la conciencia de Israel,
llamando a la monarquia a rendir cuentas ante Dios” (Old Testament

Theology, IVP, 2003, p. 183).

6.7 Monarquia, unidad y division como
leccion teoldgica

Los libros de Samuel y Reyes muestran la tension entre la promesa
divina y la fragilidad humana. Israel experimenté momentos de gloria
bajo David y Salomén, pero también declind en la idolatria y la
division. Sin embargo, Dios mantuvo su promesa de un rey eterno.

Este relato prepara el camino para Cristo, el verdadero Hijo de David,
cuyo reino no tendra fin. Christopher Wright concluye: “La historia de



la monarquia ensefia que la esperanza de Israel y de la humanidad no

descansa en reyes humanos, sino en el Mesias prometido” (The Mission
of God’s People, Zondervan, 2010, p. 121).

Referencias

« Brueggemann, Walter. First and Second Samuel. Louisville:
Westminster John Knox, 1990.

«  Firth, David. 1 & 2 Samuel. Nottingham: Apollos, 2009.

+ Goldingay, John. Old Testament Theology. Downers Grove:
IVP, 2003.

« House, Paul. 1, 2 Kings. Nashville: B&H, 1995.

« Merrill, Eugene. Kingdom of Priests: A History of Old
Testament Israel. Grand Rapids: Baker, 2008.

« Provan, lain. 1 and 2 Kings. Louisville: Westminster John
Knox, 1995.

«  Wright, Christopher J. H. The Mission of God’s People. Grand
Rapids: Zondervan, 2010.



Capitulo 7

Historia de Israel 111 — Crodnicas,
Esdras y Nehemias: exilio y
restauracion
7.1 Cronicas: una nueva mirada a la historia

Los libros de Cronicas retoman los relatos de Samuel y Reyes, pero
desde una perspectiva teoldgica posterior al exilio. Escritos
probablemente en tiempos de Esdras, destacan el papel del templo, el
sacerdocio y la fidelidad al pacto como ejes de la identidad de Israel. El
cronista busca animar a un pueblo desanimado, recordandoles que la
historia de Dios con su pueblo no ha terminado.

Mas que repetir hechos, Cronicas reinterpreta la historia para mostrar
que la esperanza sigue vigente, y que el futuro depende de la fidelidad
al Sefor. Andrew Hill observa: “Cronicas es una teologia de la
esperanza, que reinterpreta el pasado para inspirar fe en el presente”

(1 & 2 Chronicles, NIVAC, Zondervan, 2003, p. 39).

7.2 El énfasis en el templo y el culto

A diferencia de Reyes, Cronicas subraya la centralidad del templo y de
la adoracion. David y Salomon aparecen como modelos de liderazgo

porque prepararon y edificaron la casa de Dios. El cronista recalca que
la verdadera identidad de Israel se encontraba en la adoracién al Sefior.

Este énfasis resalta que la restauracion del pueblo no se logra con poder
politico, sino con la presencia de Dios en medio de su pueblo. Mark
Boda comenta: “Cronicas recuerda que el culto en el templo era el



corazén de la vida nacional y la clave para la restauracion” (1-2
Chronicles, Cornerstone, Tyndale, 2010, p. 21).

7.3 El exilio: consecuencia de la infidelidad

Tanto Reyes como Cronicas concluyen con el exilio a Babilonia,
mostrando que la desobediencia y la idolatria trajeron juicio. El exilio
no fue un accidente politico, sino el resultado de la ruptura del pacto
con Dios.

Sin embargo, aun en el juicio, se vislumbra la esperanza: Dios no
abandona a su pueblo, sino que promete restauracion. Walter
Brueggemann sefiala: “El exilio fue el lugar donde Israel aprendi6 que
la presencia de Dios no esta limitada a una tierra o templo, sino que lo
acompania incluso en la diaspora” (Hopeful Imagination, Fortress,
1986, p. 43).

7.4 Esdras: la restauracion espiritual

El libro de Esdras relata el regreso del pueblo bajo el edicto de Ciro y la
reconstruccion del templo. Méas que un proyecto arquitectonico, la obra
tenia un sentido espiritual: restablecer la adoracién y reafirmar la
identidad del pueblo como comunidad del pacto.

Esdras mismo aparece como modelo de maestro de la Ley,
comprometido con estudiar, practicar y ensefiar la Palabra (Esd 7:10).
Derek Kidner afirma: “La restauracion bajo Esdras muestra que la

reforma verdadera comienza con la Palabra de Dios” (Ezra and
Nehemiah, Tyndale, IVP, 1979, p. 65).



7.5 Nehemias: reconstruccion de murosy
corazones

Nehemias lidera la reconstruccion de las murallas de Jerusalén, tarea
que simboliza la restauracion de la dignidad y seguridad del pueblo.

Pero su liderazgo no fue solo politico o administrativo: promovio
también un avivamiento espiritual junto a Esdras.

La restauracion fisica y espiritual caminaron juntas, mostrando que la
fidelidad al pacto debia impregnar todas las areas de la vida. F. Charles
Fensham comenta: “Nehemias demuestra que la verdadera

restauracion combina seguridad, justicia y adoracion” (The Books of
Ezra and Nehemiah, Eerdmans, 1982, p. 23).

7.6 La centralidad del pacto renovado

En Esdras-Nehemias, el pueblo renueva su pacto con Dios,
comprometiéndose a obedecer la Ley y a apartarse de las practicas
idoléatricas. Este acto refleja que la restauracion no se reduce a
reconstruir muros o templos, sino a vivir bajo la voluntad de Dios.

El énfasis en el pacto muestra que la verdadera identidad de Israel
estaba en su relacion con Yahvé. H. G. M. Williamson afirma: “La
renovacion del pacto en Nehemias 9-10 es el corazon del libro,
recordando que el pueblo restaurado debe ser también un pueblo
obediente” (Ezra, Nehemiah, WBC, Word, 1985, p. 317).

7.7 Exilio y restauracién como leccion
teoldgica

Los libros de Cronicas, Esdras y Nehemias ensefian que el pecado trae
consecuencias, pero que la gracia de Dios abre caminos de restauracion.



La historia no termina en el exilio, sino en la esperanza de un pueblo
renovado por la Palabra, el culto y el pacto.

Estos relatos apuntan a Cristo, quien trae la restauracion definitiva y
edifica un nuevo templo espiritual: la Iglesia. Christopher Wright
resume: “La restauracion postexilica fue parcial y fragil, pero
apuntaba hacia la restauracion total que se cumpliria en el Mesias”™
(The Mission of God, IVP, 2006, p. 327)

Referencias

Boda, Mark. 1-2 Chronicles. Carol Stream: Tyndale, 2010.
Brueggemann, Walter. Hopeful Imagination: Prophetic Voices
in Exile. Philadelphia: Fortress, 1986.

Fensham, F. Charles. The Books of Ezra and Nehemiah. Grand
Rapids: Eerdmans, 1982.

Hill, Andrew. 1 & 2 Chronicles. Grand Rapids: Zondervan,
2003.

Kidner, Derek. Ezra and Nehemiah. Downers Grove: VP, 1979.
Williamson, H. G. M. Ezra, Nehemiah. Waco: Word, 1985.
Wright, Christopher J. H. The Mission of God. Downers Grove:
IVP, 2006.



Capitulo 8

Libros Poeéticos | — Job y Salmos:
sufrimiento, adoracion y oracion

8.1 El libro de Job y el problema del
sufrimiento

El libro de Job aborda una de las preguntas mas profundas de la fe: ;por
qué sufren los justos? Job, un hombre integro, enfrenta pérdidas
extremas y cuestiona el sentido de su dolor. La narrativa muestra que el
sufrimiento no siempre es resultado directo del pecado, sino parte de un
misterio mayor en el plan divino.

Este enfoque rompe con la vision simplista de la retribucion inmediata,
mostrando que la justicia de Dios trasciende la comprension humana.
John Walton explica: “El mensaje de Job no es por qué sufre el
inocente, sino como debe responder la humanidad cuando el
sufrimiento llega” (Job, NIVAC, Zondervan, 2012, p. 42).

8.2 La respuesta de Dios y la soberania
divina

Al final, Dios responde a Job no con explicaciones detalladas, sino
revelando su grandeza y soberania sobre la creacién. Job reconoce sus
limites y se somete con humildad. EI mensaje central es que el ser

humano no puede controlar ni comprender todo, pero puede confiar en
el Serior.

La teologia de Job resalta que la fe no depende de tener respuestas, sino
de confiar en el caracter de Dios. Tremper Longman sefiala: “El climax



de Job no es una solucion filoso6fica, sino un encuentro transformador
con Dios” (Job, Baker, 2012, p. 23).

8.3 Los Salmos como libro de oraciony
adoracion

El libro de los Salmos constituye la coleccion de himnos y oraciones
mas significativa del Antiguo Testamento. Escritos en diferentes
épocas, expresan la vida de fe en toda su amplitud: alabanza, lamento,
gratitud, confianza y arrepentimiento.

Los Salmos muestran que la adoracion no se limita al templo, sino que
abarca la experiencia completa de la vida humana delante de Dios.
Walter Brueggemann afirma: “Los Salmos son la voz de la fe en todas

sus estaciones: desde la alegria hasta la desesperacion” (The Message
of the Psalms, Augsburg, 1984, p. 19).

8.4 Los salmos de lamento: clamor en medio
del dolor

Un grupo importante dentro del Salterio son los salmos de lamento,
donde el creyente expresa angustia y sufrimiento, pero a la vez confia
en la intervencién de Dios. Estos salmos ensefian que la oracion
auténtica incluye la honestidad de presentar el dolor ante el Sefior.

En ellos se revela que la fe no niega el sufrimiento, sino que lo
transforma en dialogo con Dios. Claus Westermann comenta: “E/
lamento es el corazon de la fe que se atreve a hablar a Dios incluso en
la oscuridad” (Praise and Lament in the Psalms, Westminster, 1981, p.
266).



8.5 Los salmos de alabanza y accion de
gracias

Junto al lamento, abundan los salmos de alabanza y gratitud que
celebran la grandeza de Dios y sus obras. Estos cantos recuerdan al
pueblo que la adoracion es la respuesta apropiada a la fidelidad divina.

La alabanza no es solo expresion individual, sino también comunitaria,
que une al pueblo en torno al Sefior. John Goldingay afirma: “La
alabanza en los Salmos es la confesion publica de que Dios es digno de
confianza en todo tiempo” (Psalms, Vol. 1, Baker, 2006, p. 34).

8.6 Los salmos mesianicos

Algunos salmos apuntan directamente al Mesias, ya sea en sus
sufrimientos (Sal 22), en su realeza (Sal 2, 110) o en su obra redentora.
Estos salmos muestran que el plan de Dios estaba anticipado en la
adoracion de Israel y encuentra su cumplimiento en Cristo.

La Iglesia primitiva interpretd los Salmos como profecias y testimonios
de la obra de Jesus. Craig Blaising afirma: “Los salmos mesianicos son
la clave para conectar la adoracién de Israel con la esperanza
cristiana en Cristo” (Psalms 1-50, Holman, 2003, p. 56).

8.7 Sufrimiento, adoracion y oracién como
camino espiritual

Job y los Salmos juntos muestran que la fe abarca tanto el sufrimiento
como la adoracion. Job ensefia a confiar en la soberania de Dios en
medio del dolor, y los Salmos ensefian a expresar esa confianza en
oracién y alabanza.

Ambos libros revelan que la espiritualidad biblica es integral: se nutre
de la sinceridad, el clamor y la esperanza. C. S. Lewis lo resume: “Los



Salmos nos ensefian a hablar con Dios, y Job nos ensefia a escuchar en
el silencio del sufrimiento” (Reflections on the Psalms, Harcourt, 1958,

p. 22).

Referencias

Blaising, Craig. Psalms 1-50. Nashville: Holman, 2003.
Brueggemann, Walter. The Message of the Psalms.
Minneapolis: Augsburg, 1984.

Goldingay, John. Psalms, Vol. 1: Psalms 1-41. Grand Rapids:
Baker, 2006.

Lewis, C. S. Reflections on the Psalms. New York: Harcourt,
1958.

Longman, Tremper. Job. Grand Rapids: Baker, 2012.
Walton, John. Job. NIV Application Commentary. Grand
Rapids: Zondervan, 2012.

Westermann, Claus. Praise and Lament in the Psalms.
Philadelphia: Westminster, 1981.



Capitulo 9

Libros Poéticos Il — Proverbios,
Eclesiastés y Cantar de los
Cantares: sabiduriay vida

practica
9.1 La literatura sapiencial en Israel

Los libros de Proverbios, Eclesiastés y Cantar de los Cantares forman
parte de la tradicion sapiencial de Israel, que busca ensefiar como vivir
de manera sabia en el mundo creado por Dios. Esta sabiduria no es solo
intelectual, sino profundamente préactica y espiritual: se fundamenta en
el temor del Sefior.

La sabiduria biblica se diferencia de otras tradiciones porque no surge
de la observacion humana aislada, sino de una vision teoldgica de la
vida. Roland Murphy afirma: “La sabiduria en Israel no es mera
experiencia acumulada, sino la respuesta de fe al Dios creador y
redentor” (The Tree of Life, Eerdmans, 1996, p. 11).

9.2 Proverbios: el temor de Dios como
principio de sabiduria

El libro de Proverbios recopila ensefianzas que abarcan la familia, el
trabajo, la justicia, la sexualidad, el uso de las palabras y la conducta
ética. Su mensaje central es que la sabiduria comienza con el temor del
Sefior (Pr 1:7).



Este principio une lo espiritual con lo cotidiano: la vida diaria debe
vivirse bajo la obediencia y reverencia a Dios. Bruce Waltke escribe:
“Proverbios presenta la sabiduria como arte de vivir en el temor del

Serior, donde cada decision refleja una postura de fe” (The Book of
Proverbs, Eerdmans, 2004, p. 98).

9.3 La sabiduria practica y el caracter

Proverbios enfatiza que la vida recta se construye con decisiones
cotidianas basadas en la prudencia, la justicia y la disciplina. La
sabiduria es méas que conocimiento; es caracter en accion. Los
proverbios contrastan al sabio con el necio, al justo con el impio,
mostrando las consecuencias de cada camino.

Este enfoque revela que la vida moral no es opcional, sino la base para
experimentar la bendicion de Dios. Tremper Longman explica: “La
sabiduria en Proverbios es la habilidad de vivir en armonia con el
orden creado por Dios” (Proverbs, Baker, 2006, p. 17).

9.4 Eclesiastés: el sentido de la vida bajo el
sol

Eclesiastés ofrece una reflexién profunda sobre el sentido de la vida. El
predicador examina la vanidad de los logros humanos, el paso del
tiempo y la inevitabilidad de la muerte. Todo, sin Dios, resulta vacio.

Este realismo invita a reconocer la limitacién humana y a disfrutar los
dones de la vida como regalo divino. Michael Fox observa:
“Eclesiastés no niega el valor de la vida, sino que lo redefine: la
verdadera plenitud proviene de temer a Dios y guardar sus
mandamientos” (A Time to Tear Down and a Time to Build Up,
Eerdmans, 1999, p. 311).



9.5 La esperanza en medio de la vanidad

El mensaje final de Eclesiastés llama a temer a Dios y obedecer su
Palabra, porque todo sera llevado a juicio (Ecl 12:13-14). Este
desenlace da sentido a los cuestionamientos del libro: la vida encuentra
proposito no en los logros terrenales, sino en la relacion con el Creador.

El predicador, entonces, no conduce al nihilismo, sino a una sabiduria
que reconoce la soberania de Dios. Craig Bartholomew afirma:
“Eclesiastés es un llamado a confiar en Dios en medio de la
incertidumbre de la existencia humana” (Ecclesiastes, Baker, 2009, p.
45).

9.6 Cantar de los Cantares: el amor como
don divino

El Cantar de los Cantares celebra el amor humano en su dimension
romantica, sexual y afectiva, mostrando que la pasion y el deseo son
parte del disefio de Dios. Este libro ensefia que la sexualidad no es
impura, sino sagrada cuando se vive en el marco del pacto.

Al mismo tiempo, la tradicién cristiana ha visto en este canto una
metafora del amor de Dios por su pueblo y de Cristo por su Iglesia.
Richard Hess comenta: “Cantar de los Cantares afirma el valor del
amor humano y, al mismo tiempo, abre una ventana hacia el amor
divino” (Song of Songs, Baker, 2005, p. 23).

9.7 Sabiduria y vida practica como camino
de fe

Proverbios, Eclesiastés y Cantar de los Cantares juntos muestran que la
fe se vive en lo cotidiano: en la ética, en la busqueda de sentido y en las
relaciones humanas. La sabiduria biblica no es abstracta, sino un estilo
de vida marcado por el temor de Dios y la integridad.



Estos libros ensefian que la vida plena se encuentra en la adoracion al
Creador, en la obediencia a su voluntad y en el disfrute responsable de
sus dones. Christopher Wright concluye: “La sabiduria biblica es la
brujula que orienta la vida diaria hacia el proposito eterno de Dios”
(The Mission of God’s People, Zondervan, 2010, p. 145).

Referencias

- Bartholomew, Craig. Ecclesiastes. Grand Rapids: Baker, 2009.

« Fox, Michael. A Time to Tear Down and a Time to Build Up.
Grand Rapids: Eerdmans, 1999.

+ Hess, Richard. Song of Songs. Grand Rapids: Baker, 2005.

« Longman, Tremper. Proverbs. Grand Rapids: Baker, 2006.

«  Murphy, Roland. The Tree of Life: An Exploration of Biblical
Wisdom Literature. Grand Rapids: Eerdmans, 1996.

« Waltke, Bruce. The Book of Proverbs: Chapters 1-15. Grand
Rapids: Eerdmans, 2004.

«  Wright, Christopher J. H. The Mission of God’s People. Grand
Rapids: Zondervan, 2010.



Capitulo 10

Profetas Mayores | — Isaias y
Jeremias: juicio, esperanzay
nuevo pacto

10.1 Los profetas mayores y su contexto
histdrico

Isaias y Jeremias son llamados “profetas mayores” por la extension de
sus escritos, no por mayor importancia sobre los demas. Sus ministerios
se desarrollaron en contextos de crisis: Isaias en los siglos VIII-VII

a.C., cuando Asiria amenazaba a Juda, y Jeremias en el siglo VII-VI
a.C., cuando Babilonia llevo a Jerusalén al exilio.

Ambos profetas muestran como Dios habla en medio de la historia y
confronta el pecado de su pueblo, al tiempo que ofrece esperanza futura.
John Bright sefiala: “Los profetas fueron intérpretes de la historia,
proclamando la Palabra de Dios en momentos de crisis nacional” (A

History of Israel, Westminster John Knox, 2000, p. 291).

10.2 lsaias: el Dios Santo y Soberano

El libro de Isaias comienza con una vision del Dios tres veces santo (Is
6:3), lo que establece el tono de su mensaje: el juicio contra un pueblo
rebelde y la esperanza en el Dios soberano que gobierna la historia.
Isaias denuncia la idolatria, la injusticia social y la corrupcion religiosa.

Sin embargo, anuncia también que Dios preservara un remanente fiel y
traera restauracion. John Oswalt afirma: “Isaias proclama que la



santidad de Dios no solo juzga el pecado, sino que también garantiza la
redencion” (The Book of Isaiah, Eerdmans, 1986, p. 22).

10.3 Isaias y la esperanza mesianica

Uno de los aportes méas destacados de Isaias es su visidn mesianica: el
nifio nacido de una virgen (Is 7:14), el siervo sufriente que cargara con
los pecados (Is 53) y el Rey justo que traeré paz eterna (Is 9:6-7). Estos
pasajes apuntan directamente a Cristo como cumplimiento de la
promesa.

El Nuevo Testamento cita Isaias méas que cualquier otro profeta,
mostrando su relevancia en la teologia cristiana. Alec Motyer comenta:
“Isaias es el evangelio en miniatura, anticipando la obra de Cristo en

Jjuicio y salvacion” (The Prophecy of Isaiah, IVP, 1993, p. 29).

10.4 Jeremias: el profeta del llanto

Jeremias, conocido como el profeta llordn, ejercié su ministerio en los
afios previos y durante la caida de Jerusalén. Su mensaje combina
fuertes advertencias de juicio con expresiones profundas de dolor por la
rebeldia del pueblo.

A pesar de la oposicién, Jeremias permanecio fiel a su llamado,
mostrando que el profeta no solo anuncia palabras, sino que comparte
en carne propia el sufrimiento del mensaje. J. A. Thompson afirma:
“Jeremias encarna en su vida misma el mensaje de Dios: dolor por el

pecado y esperanza en la restauracion” (The Book of Jeremiah,
Eerdmans, 1980, p. 34).

10.5 El juicio inevitable y el exilio

El mensaje central de Jeremias es que el juicio de Dios contra Juda era
inevitable debido a su idolatria y desobediencia. El templo no podia ser



un amuleto de seguridad, pues la verdadera fidelidad requeria
obediencia y justicia.

El exilio se convierte en disciplina, pero también en oportunidad para
una fe renovada. Walter Brueggemann explica: “El exilio no fue el fin
de Israel, sino el espacio donde la esperanza y la fe fueron redefinidas”
(A Commentary on Jeremiah, Eerdmans, 1998, p. 41).

10.6 El anuncio del nuevo pacto

En medio del juicio, Jeremias proclama una de las promesas mas
gloriosas: el nuevo pacto (Jer 31:31-34). Este pacto no estaria escrito en
tablas de piedra, sino en el corazon, y traeria perdon pleno y relacion
intima con Dios.

Este anuncio prepara el camino para el evangelio, donde Cristo
inaugura el nuevo pacto en su sangre (Lc 22:20). Christopher Wright
comenta: “El nuevo pacto de Jeremias es la semilla de la esperanza

cristiana: la gracia de Dios escrita en el corazon humano” (The
Message of Jeremiah, IVP, 2014, p. 122).

10.7 Juicio, esperanza y cumplimiento en
Cristo

Isaias y Jeremias juntos muestran el equilibrio entre juicio y esperanza.
Ambos profetas confrontaron el pecado con valentia, pero también
anunciaron la restauracion y la promesa de un futuro mejor bajo el
Mesias y el nuevo pacto.

Su mensaje recuerda que Dios es santo y justo, pero también
misericordioso y redentor. Gary Smith concluye: “La predicacion
profética mantiene juntas dos verdades inseparables: el juicio por el
pecado y la esperanza de salvacion en el Serior” (I1saiah 1-39, B&H,
2007, p. 18).



Referencias

Bright, John. A History of Israel. Louisville: Westminster John
Knox, 2000.

Brueggemann, Walter. A Commentary on Jeremiah: Exile and
Homecoming. Grand Rapids: Eerdmans, 1998.

Motyer, J. Alec. The Prophecy of Isaiah. Downers Grove: I\VP,
1993.

Oswalt, John. The Book of Isaiah: Chapters 1-39. Grand
Rapids: Eerdmans, 1986.

Smith, Gary. Isaiah 1-39. Nashville: B&H, 2007.

Thompson, J. A. The Book of Jeremiah. Grand Rapids:
Eerdmans, 1980.

Wright, Christopher J. H. The Message of Jeremiah. Downers
Grove: IVP, 2014.



Capitulo 11

Profetas Mayores Il —
Lamentaciones y Ezequiel: juicio,
gloriay esperanza de

restauracion
11.1 Lamentaciones: el dolor del exilio

El libro de Lamentaciones es un conjunto de cinco poemas que
expresan el sufrimiento del pueblo tras la caida de Jerusalén en el 586
a.C. A través de un lenguaje poético y conmovedor, refleja el dolor por
la destruccion del templo, la pérdida de la tierra y el exilio en Babilonia.
Su estructura acrostica muestra un orden en medio del caos, como si
buscara darle forma a la devastacion.

Este libro ensefia que la fe no es indiferente al sufrimiento, sino que lo
reconoce y lo presenta delante de Dios. Tremper Longman comenta:
“Lamentaciones nos recuerda que el lamento no es una negacion de la

fe, sino una de sus expresiones mas auténticas”’ (Lamentations, NICOT,
Eerdmans, 2022, p. 12).

11.2 El Dios de misericordia en medio del
juicio

Aunque Lamentaciones describe con crudeza la ira divina por el pecado
del pueblo, también contiene uno de los pasajes mas esperanzadores de
toda la Escritura: “Por la misericordia del Senor no hemos sido

consumidos” (Lam 3:22). El lamento abre paso a la esperanza,
mostrando que el juicio no es la Gltima palabra de Dios.



Este contraste ensefia que la fidelidad divina permanece incluso cuando
el pueblo es infiel. F. W. Dobbs-Allsopp sefiala: “La tension entre
juicio y misericordia en Lamentaciones refleja la compleja dinamica
del amor de Dios hacia un pueblo rebelde” (Lamentations,
Interpretation, Westminster John Knox, 2002, p. 56).

11.3 Ezequiel: el profeta del exilio

Ezequiel fue llamado al ministerio en el exilio, entre los deportados en
Babilonia. Su mensaje es Gnico por la fuerza de sus visiones, simbolos y
acciones proféticas, que buscaban impactar a un pueblo endurecido.
Habla tanto de la gloria de Dios que abandona el templo por causa del
pecado, como de la promesa de una restauracion futura.

El contexto de su ministerio muestra que la Palabra de Dios no esta
limitada a un templo o territorio, sino que alcanza al pueblo en
cualquier lugar. Daniel Block afirma: “Ezequiel ensenia que el exilio no
es el fin de la relacion con Dios, sino la oportunidad para una nueva
obra de gracia” (The Book of Ezekiel, NICOT, Eerdmans, 1997, p. 21).

11.4 La gloria de Dios y el juicio sobre
Jerusalén

Uno de los temas mas dramaticos de Ezequiel es la visién de la gloria
de Dios que abandona el templo (Ez 10). Esta imagen comunica que la
presencia divina no se queda donde reina la idolatria y la injusticia.
Jerusalén debia ser purificada por medio del juicio.

Este acto subraya que la santidad de Dios no tolera el pecado, pero
también anuncia que su gloria regresara a habitar con su pueblo
restaurado. John Taylor comenta: “La partida y el retorno de la gloria
de Dios son el eje teoldgico de Ezequiel, mostrando que la relacion con
Dios depende de la pureza y la obediencia” (Ezekiel, Tyndale, IVP,
1969, p. 88).



11.5 El nuevo corazon y el nuevo espiritu

En medio del juicio, Ezequiel anuncia una promesa transformadora:
Dios daré a su pueblo un nuevo corazon y un nuevo espiritu (Ez
36:2627). Esta promesa no se limita a un cambio externo, sino que
apunta a una renovacion interior, fruto de la obra del Espiritu Santo.

Este mensaje conecta con el nuevo pacto anunciado por Jeremias y con
la obra redentora de Cristo. lain Duguid afirma: “El corazon nuevo de
Ezequiel es la promesa de una transformacion radical que prepara el
camino para el evangelio” (Ezekiel, NIVAC, Zondervan, 1999, p. 412).

11.6 El valle de los huesos secos

En la vision del valle de los huesos secos (Ez 37), Ezequiel contempla
coémo Dios trae vida a un ejército muerto. Esta imagen poderosa
simboliza la restauracion de Israel, pero también apunta a la
resurreccion espiritual que Dios obra en todo aquel que cree.

El pasaje muestra que la esperanza no proviene de la fuerza humana,
sino del soplo del Espiritu de Dios que da vida. Christopher Wright
afirma: “El valle de huesos secos es la metdfora suprema de la
esperanza: Dios puede dar vida incluso a lo que parece
irremediablemente muerto” (The Message of Ezekiel, IVP, 2001, p.
301).

11.7 Juicio y esperanza en la restauracion
final

Lamentaciones y Ezequiel juntos muestran que el juicio de Dios es real
y doloroso, pero que siempre abre el camino hacia la restauracion. El
lamento sincero y la esperanza profética se entrelazan en una vision
donde Dios purifica a su pueblo y promete habitar nuevamente en
medio de él.



Estas promesas encuentran su cumplimiento en Cristo, quien carg6 con
el juicio y otorg0 la vida nueva en el Espiritu. John Goldingay
concluye: “El proposito ultimo del juicio divino no es la destruccion,

sino la renovacion de su pueblo para su gloria” (Ezekiel for Everyone,
SPCK, 2011, p. 219).

Referencias

Block, Daniel. The Book of Ezekiel: Chapters 1-24. Grand
Rapids: Eerdmans, 1997.

Dobbs-Allsopp, F. W. Lamentations. Louisville: Westminster
John Knox, 2002.

Duguid, lain. Ezekiel. NIV Application Commentary. Grand
Rapids: Zondervan, 1999.

Goldingay, John. Ezekiel for Everyone. London: SPCK, 2011.
Longman, Tremper. Lamentations. NICOT. Grand Rapids:
Eerdmans, 2022.

Taylor, John. Ezekiel: An Introduction and Commentary.
Tyndale Old Testament Commentaries. Downers Grove: VP,
1969.

Wright, Christopher J. H. The Message of Ezekiel: A New Heart
and a New Spirit. Downers Grove: VP, 2001.



Capitulol2

Profetas Menores — Oseas a
Malaquias: llamados al
arrepentimiento y la esperanza
mesianica
12.1 Los profetas menores: una voz diversay

un mensaje comun

Los doce profetas menores, desde Oseas hasta Malaquias, abarcan
varios siglos de historia de Israel, desde el reino dividido hasta la época
postexilica. Aunque sus contextos y estilos son distintos, comparten un
mismo énfasis: llamar al pueblo a arrepentirse, advertir sobre el juicio
divino y anunciar esperanza en el futuro mesianico.

Su nombre “menores” no implica menor importancia, sino libros mas
breves en comparacion con Isaias, Jeremias y Ezequiel. James Luther
Mays sefiala: “Los Doce deben leerse como un libro tnico que une el
Juicio y la esperanza en un arco narrativo hacia la restauracion final”
(The Twelve Prophets, Westminster John Knox, 1992, p. 15).

12.2 Oseas y el amor fiel de Dios

El ministerio de Oseas utiliza la dolorosa experiencia matrimonial del
profeta como simbolo del amor de Dios hacia un pueblo infiel. Aunque
Israel se prostituyod tras idolos, el Sefior promete restaurar a su pueblo
con amor eterno.



Este mensaje revela la seriedad del pecado, pero ain mas la profundidad
de la gracia divina. Douglas Stuart afirma: “Oseas muestra que el amor

de Dios es tan apasionado que persiste incluso frente a la traicion”
(Hosea—Jonah, WBC, Word, 1987, p. 29).

12.3 Amos y Miqueas: justicia social y
fidelidad al pacto

Amos denuncia la injusticia social, la opresion de los pobres y la
hipocresia del culto vacio. Miqueas, por su parte, subraya que Dios
demanda justicia, misericordia y humildad (Mi 6:8). Ambos recuerdan
que la verdadera espiritualidad no puede divorciarse de la ética.

Estos profetas ensefian que el culto a Dios es vano sin justicia en la vida
comunitaria. John Barton comenta: “Amds y Miqueas colocan la
justicia social en el centro de la fe biblica, mostrando que la adoracion
auténtica se manifiesta en la vida diaria” (The Theology of the Book of
Amos, Cambridge, 2012, p. 74).

12.4 Jonas y Nahum: misericordia y juicio
sobre las naciones

El libro de Jonas muestra la compasion de Dios hacia Ninive, incluso
cuando el profeta huye de su mision. Naham, en contraste, proclama el
juicio contra la misma ciudad tiempo después, revelando gue la
paciencia divina no elimina la justicia.

Ambos libros muestran el equilibrio entre la misericordia y el juicio de
Dios hacia las naciones. Leslie Allen afirma: “Jonds y Nahum juntos
ensefian que la gracia de Dios es universal, pero que su justicia no
pasard por alto la maldad persistente” (The Books of Joel, Obadiah,
Jonah, and Nahum, NICOT, Eerdmans, 1976, p. 189).



12.5 Hageo y Zacarias: aliento para la
restauracion

Tras el exilio, Hageo exhorta al pueblo a reconstruir el templo,
recordando que la prioridad de Israel debia ser la adoracion al Sefior.
Zacarias, con visiones apocalipticas y mesianicas, anima al pueblo a no
perder la esperanza en el cumplimiento futuro de las promesas.

Ambos profetas muestran que la restauracion material debia ir
acompafada de la renovacion espiritual. Mark Boda comenta: “Hageo y
Zacarias se enfocan en la centralidad de la presencia de Dios y la
esperanza mesianica para sostener al pueblo restaurado”

(Haggai/Zechariah, NIVAC, Zondervan, 2004, p. 18).

12.6 Malaquias: el llamado a la fidelidad en
tiempos de apatia

Malaquias, el ultimo profeta del Antiguo Testamento, confronta a un
pueblo indiferente, denunciando la corrupcion sacerdotal, el divorcio y
la falta de fidelidad en el pacto. Al mismo tiempo, anuncia la venida del
mensajero que preparara el camino del Sefior (Mal 3:1).

Este mensaje cierra el Antiguo Testamento con una nota de advertencia
y esperanza, preparando el terreno para la llegada de Cristo. Andrew
Hill sefala: “Malaquias conecta el Antiguo y el Nuevo Testamento,
Ilamando a un pueblo tibio a la fidelidad y anunciando la inminente
irrupcion de Dios en la historia” (Malachi, AB, Doubleday, 1998, p.
12).

12.7 El hilo mesianico en los profetas
menores

En conjunto, los profetas menores muestran que el juicio no es la tltima
palabra, sino que la esperanza mesianica guia la historia de Israel.



Desde el amor restaurador de Oseas hasta la promesa de Malaquias, se
anticipa la llegada de Cristo como cumplimiento pleno de las promesas
divinas.

Estos libros recuerdan que Dios llama al arrepentimiento, pero también
ofrece gracia abundante. Thomas McComiskey concluye: “El mensaje
central de los Doce es que el Dios del pacto juzga el pecado, pero su
fidelidad asegura la esperanza de redencion en el Mesias” (The Minor
Prophets, Baker, 1993, p. 21).

Referencias

Allen, Leslie. The Books of Joel, Obadiah, Jonah, and Nahum.
NICOT. Grand Rapids: Eerdmans, 1976.

Barton, John. The Theology of the Book of Amos. Cambridge:
Cambridge University Press, 2012.

Boda, Mark. Haggai/Zechariah. NIV Application Commentary.
Grand Rapids: Zondervan, 2004.

Hill, Andrew. Malachi. Anchor Bible. New York: Doubleday,
1998.

Mays, James Luther. The Twelve Prophets. Louisville:
Westminster John Knox, 1992.

McComiskey, Thomas. The Minor Prophets: An Exegetical and
Expository Commentary. Grand Rapids: Baker, 1993.

Stuart, Douglas. Hosea—Jonah. Word Biblical Commentary.
Waco: Word, 1987.



